'ARCHEOLOGIE ET
LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

John Waddell

Traduit de I'anglais par Marie Le Men






'ARCHEOLOGIE ET
LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

sidestonepress






'ARCHEOLOGIE ET
LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

John Waddell

Traduit de I'anglais par Marie Le Men



© 2022 John Waddell

Publié par Sidestone Press, Leiden
www.sidestone.com

La couverture et typographie établis par : Sidestone Press

Photo de couverture : coucher du soleil 8 Newgrange par Ken Williams
(https://shadowsandstone.com)

ISBN 978-94-6426-059-5 (softcover)
ISBN 978-94-6426-060-1 (hardcover)
ISBN 978-94-6426-061-8 (PDF e-book)

Publié avec ’accord de Four Courts Press, Dublin, Irlande



Remerciements
Illustrations
PREFACE

1. Se confronter aux mythes anciens
Le corpus littéraire
Le monde celtique

Les themes mythiques

2. La résidence de I'Autre Monde sur la riviere Boyne
La dimension mythique
La transmission de la tradition
Les actes de création
3. L'image fuyante
Les voyages du soleil

Oppositions binaires et oiseaux d'un Autre Monde

4. A la recherche de I'Autre Monde
La porte de I'Autre Monde
Rites de terreur
Offrandes a I'Autre Monde

Les fruits de l'été

5. La déesse du cheval
Macha - Rhiannon - Epona
Le tertre de Navan
La reproduction du cercle sacré
Hiérogamie et rituels équins
6. La déesse de la souveraineté
'Echansonne
La dame de Vix
Terre et souveraineté

Sommaire

1

17
22
24
27

33
38
43
48

51
55
65

73
76
81
85
88

97
104
108
112
116

125
130
134
138



7. La royauté sacrée
La royauté médiévale
Caractére et rituels de la royauté sacrée
Monuments royaux
Preuves funéraires
Epilogue
Bibliographie

143
149
151
157
161

181
185



Remerciements

Je suis profondément reconnaissant a la Société des antiquaires d’Ecosse, dont I'invitation
a participer aux « Rhind Lectures » d’Edimbourg, en début d’année 2014, a motivé la
préparation de cet ouvrage, lequel, avec une nouvelle étude, m’a permis de contribuer aux
réflexions engagées par de récentes publications. Cette tache interdisciplinaire n’aurait pu
étre entreprise sans les précieux conseils de Mairin Ni Dhonnchadha, professeur de vieil et
moyen irlandais et de philologie celtique a I'université nationale d’Irlande (NUI Galway).
Je suis particuliéerement redevable, également, & Conor Newman, pour ses recherches
pionniéres dans l’exploration de l'archéologie et des associations mythologiques du
paysage de Tara. Je dois des remerciements particuliers a Jane Conroy pour son soutien.
J’assume personnellement la responsabilité de toutes omissions ou erreurs éventuelles.

Le « Connacht Project » fut un autre projet ayant fortement motivé ce travail.
Cette initiative de recherche lancée par NUI Galway sous la direction du professeur
Madirin Ni Dhonnchadha visait & examiner certains aspects de la littérature ancienne
d’Irlande, notamment les preuves relatives a ’'ancienne province du Connacht. Ce corpus
extraordinairement fourni comporte des récits littéraires médiévaux anciens tels que
Acallam na Sendrach (Tales of the Elders of Ireland) ou la Tdin Bé Cuailnge (The Cattle
Raid of Cooley) ainsi que des textes patriciens et de la poésie bardique. Ce projet, dans
sa composante archéologique, s’intéresse aux défis posés par un grand nombre de sites
et monuments occidentaux, tels que le complexe royal de Rathcroghan, ou convergent
mythe, histoire et archéologie.

Carleton Jones, Robin Bendrey et Jim Mallory m’ont généreusement fourni de précieuses
informations, et Angela Gallagher a contribué a la préparation des illustrations. Je lui suis
particuliérement redevable, ainsi qu’a tant d’autres contributeurs, pour leur aide dans ce
domaine. Les sources d’illustrations sont les suivantes : 1.1 : Eamonn O’Donoghue 2005.
1.2 : TH. Roosevelt 1907. 2.1 et 2.2 : avec I'aimable autorisation de Geraldine Stout chez
G. Stout 2002. 3.1 : B. Raftery 1983 ; 3.2 : 1-3 : E.M. Jope 2000 ; 3.2 : 4 : I. Stead et K. Hughes
1997;3.3:1et2:F Kaul 1998; 3.3: 3 : E. Aner et K. Kersten 1976 ; 3.4 : 1 : P. Patay 1990 ;
3.4 :2:S. Wirth 2006 ; 3.4 : 3-4 : E. Sprockhoff 1955 ; 3.4 : 5 : C. Rolley 2003 ;3.5:1:].
Meduna et I. Peskar 1992 ; 3.5 : 2 : H.N. Savory 1976 ; 3.5 : 3 : M. Duignan 1976. 4.1 : Photo :
Gerry Bracken 1989 et J. Waddell et al. 2009. 4.2 : J. Waddell et al. 2009 ; 4.3 : ]J. Waddell
etal 2009 et S. Ferguson 1864 ; 4.4 : J. Waddell 2010 ; 4.5 : M. Cahill et M. Sikora, 2011, et J.
Coles et A.F. Harding, 1979 ; 4.6 : J. Biel 1982 et R.J. Harrison 2004 ; 4.7 : G. Eogan 2001. 5.1 :
C.J. Lynn 2003 (© Crown DfC Historic Environment Division) ; 5.2 : E. Hull 1909 ; 5.3 : C.J.

REMERCIEMENTS 7



Lynn 2003 (© Crown DfC Historic Environment Division) ; 5.4 : C.J. Lynn 1986 (© Crown
DfC Historic Environment Division) ; 5.5 : H. Zimmer 1955 ; 5.6 : 1 : W. Kimmig 1988 ; 5.6 :
2:P-M. Duval 1987 ;5.6 : 3: 1. Marazov 1989 ;5.7 : A: C.J. Lynn 1997 (© Crown DfC Historic
Environment Division) ; 5.7 : B : J.P. Mallory et T.P. McNeill 1991 ; 5.7 : C : J. Auboyer 1959.
6.1 : T.H. Roosevelt 1907 ; 6.2 : F. Guizot, L’histoire de France (1872) ; 6.3 : C. Rolley 2003 et
Collections du musée du pays Chéatillonnais - Trésor de Vix. 7.1 : A. Corns et al. 2008 et le
Discovery Programme ; 7.2 : avec l'autorisation du Landesmuseum Wiirttemberg, Photo :
P. Frankenstein, H. Zwietasch, Landesmuseum Wiirttemberg, Stuttgart ; 7.3 : L. Hansen
2010;7.4:7.Biel 1982 ; 7.5 : R. Dehn et al. 2005 ; 7.6 : K. Parfitt 1995.

8 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



1.1.
1.2.
2.1.
2.2.
3.1.
3.2.
3.3.

3.4.

3.5.

4.1.
4.2.

4.3.
4.4.

4.5.
4.6.

4.7.

5.1.
5.2.

5.3.
5.4.
5.5.

Illustrations

La colline de Tara.

Cu Chulainn par J.C. Leyendecker en 1907.

La riviére Boyne et Newgrange.

Le phénomene du solstice dans la tombe de Newgrange.

Imagerie solaire sur la couronne de Petrie, sur une paire de disques de bronze
provenant de Monasterevin, comté de Kildare et du comté d’Armagh.

Imagerie solaire sur le bouclier de Battersea, le seau d’Aylesford, le miroir de Gibbs
de provenance inconnue, et le miroir retrouvé a Aston, Herts.

Imagerie solaire sur un rasoir en bronze du Jutland sud, sur un rasoir de bronze
provenant de Mgn, et sur le « chariot du soleil » de Trundholm.

Imagerie solaire sur un seau de bronze provenant de Nyirlugos, a l’est de la
Hongrie, sur la situle de Vienne, sur deux torques de bronze provenant de la région
de la Marne, et sur le char de la sépulture de Vix.

Oppositions binaires sur une plaque retrouvée a Brno-Malomérice, sur I'une des
deux plaques de bronze provenant de Tal-y-llyn et sur la pierre de Turoe.
Rathcroghan Mound et levé géophysique.

Une entrée vers I'Autre Monde : la grotte d’Oweynagat (Uaimh na gCat) a
Rathcroghan.

L’illustration de Samuel Ferguson de I’entrée de la grotte d’'Oweynagat en 1864.
Offrandes & ’Autre Monde : sélection d’objets de bronze trouvés dans le dépdt de
Dowris.

Poteries inversées dans des sépultures de ’dge du Bronze.

Reconstitution de l'une des chaussures provenant de Hochdorf, Baden-
Wiirttemberg, et une dalle gravée provenant de Cabeza de Buey, Badajoz.

Objet constitué de chaines de bronze découvert a Loughnaneane pres de la ville de
Roscommon.

La vaste enceinte de Navan et le grand tumulus.

Nlustration intitulée « Macha curses the men of Ulster » (Macha jette un sort aux
hommes d’Ulster) par Stephen Reid, 1909.

Reconstitution illustrée de la structure de Navan : un batiment de 40 m de diameétre.
La séquence d’enceintes circulaires a Navan.

Un cakravartin ou « roi du monde » sur un bas-relief provenant de Jaggaiahpeta,
Andhra Pradesh, c. 1 siecle av. J.-C.

[LLUSTRATIONS 9



5.6.
5.7.

6.1.
6.2.
6.3.
7.1.
7.2.
7.3.
7.4.
7.5.
7.6.

10

Chevaux a tétes humaines - images de rituels équins.

L’axis mundi et la roue solaire. Divisions radiales & la surface du cairn de Navan et
une cakrastambha provenant d’Amaravati et conservée au Musée gouvernemental
de Chennai, a Madras.

La reine Maeve par ].C. Leyendecker en 1907.

L’échansonne : gravure du XIx® siécle par Alphonse de Neuville.

Une reconstitution simplifiée de la sépulture de Vix.

Image LiDAR de la colline de Tara.

Les guerriers de Glauberg et d’Hirschlanden.

Reconstitution de la sépulture de Hochdorf.

Le collier d’Hochdorf.

Reconstitution illustrée d’une sépulture & Kappel-am-Rhein.

Crane d’homme inhumé & Mill Hill, Deal, comté du Kent.

LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



PREFACE

Lorsqu’il publie, en 1965, son étude magistrale Ancient Europe, qui s’étend de l’origine
de l'agriculture européenne a I’Antiquité classique, Stuart Piggott la décrit comme un
travail personnel centré sur 'examen de certains éléments qui, selon lui, ont contribué
au caractere du monde ancien qui est a l'origine des prémices de I’Europe historique
telle que nous la connaissons. Ce sujet fut au cceur de ses « Rhind lectures », une série
de conférences données & Edimbourg trois ans auparavant, lors desquelles il soutint que
I'Europe médiévale et moderne n’était pas seulement le produit de la tradition romaine.
Selon lui, ’économie rurale de I’Europe telle qu’elle se développa par la suite puisait son
identité profonde dansla Préhistoire. L’innovation et les changements radicaux y faisaient
figure d’exception, et le conservatisme de ce qu’il nommait « 'Europe barbare », favorisait
la préservation des coutumes et des usages traditionnels, la conservation de la mémoire
collective et la transmission des traditions d’'une génération a ’autre.

La représentation que nous donne Stuart Piggott des sociétés dites innovantes ou
conservatrices s’inscrit, il est vrai, dans I'archéologie de son époque, qui était davantage
centrée sur laspect culturel et historique des traditions. Mais comme l'a observé
Richard Bradley, cette représentation introduisait déja certains thémes archéologiques
contemporains.2 Néanmoins, le point de vue de Piggott sur la préservation etla transmission
des traditions au fil des siecles, voire des millénaires, mérite réflexion. Cette question se
trouve en effet au cceur de toute étude visant a relier archéologie et mythologie, car le
mythe a toujours été omniprésent dans les sociétés. Comme nous le verrons, la mythologie
irlandaise a été un vecteur privilégié de transmission des croyances cosmographiques et
des conceptions de la royauté.

Le présent ouvrage est une exploration dont la these centrale postule que certains
éléments de mythologie celtique préchrétienne préservés dans la littérature médiévale
irlandaise éclairent des traditions plus anciennes encore, originaires non seulement
d’Irlande mais d’ailleurs en Europe.

En qualité d’archéologue non spécialiste du domaine de la mythologie et n’ayant
aucune expertise linguistique en vieil- et moyen irlandais, je suis tres conscient des risques
et difficultés que comporte ce genre d’étude. Je dois appeler & ma défense Karl Valentin,
un acteur comique bien connu de la période de la République de Weimar en Allemagne.

1 S. Piggott, Ancient Europe (1965), p. 258.
2 R. Bradley, « Stuart Piggott », dans LA.G. Shepherd & G.J. Barclay (dir.), Scotland in ancient Europe (2004), p. 6.

PREFACE 1



Dans l'un de ses sketches, on le voit chercher ses clés dans un cercle de lumiére projeté
par un réverbére. Un agent de police vient au secours d’un Valentin visiblement agacé, et
lui demande de lui indiquer précisément ’endroit ou il a perdu ses clés. Valentin pointe
un coin sombre de la scéne. Quand le policier lui demande pourquoi ce n’est pas plutdt la
qu’il cherche, Valentin rétorque : « Il n’y a pas de lumiére la-bas ».

Cette anecdote a été reprise il y a cinquante ans par Alwyn Rees, un érudit
gallois, dans une défense ardente de la mythologie comparative, domaine associé a
un champ de recherche de grande envergure. Elle illustrait parfaitement, pour lui, la
fréquente réticence des universitaires a élargir leur champ de recherche au-dela du
cercle de lumiere répandu par leur propre discipline.® De nos jours, ’'archéologie post-
processuelle encourage certes davantage la transdisciplinarité, et depuis plusieurs
décennies, nous voyons paraitre, en Scandinavie par exemple, des études passionnantes
ou se conjuguent archéologie et mythologie. Mais la tentation de s’aventurer au-dela
de nos propres domaines d’expertise présente toujours les mémes risques. Ma dette
envers d’éminents spécialistes se manifeste ainsi par les nombreuses références qui
parsément cet ouvrage.

La focale de la présente étude portera principalement sur des aspects de la mythologie
associée a quatre sites archéologiques célebres d’Irlande : Newgrange et la vallée de la
Boyne, etles sitesroyaux de Rathcroghan (comté de Roscommon), Navan (comté d’Armagh),
et Tara (comté de Meath). Malgré leur I'importance archéologique et mythologique, les
paysages de Navan et de Tara n’ont paradoxalement bénéficié d’aucune protection de la
part des pouvoirs publics contre le vandalisme et autres actes de destruction au cours
des récentes décennies. Dans les années quatre-vingt, I’exploitation intensive de la roche
calcaire autour du site de Navan Fort a dangereusement exposé le paysage environnant
du célébre monument. Si le fort était un monument classé et donc intouchable, ses
environs ne bénéficiaient quant a eux d’aucune protection. A une certaine époque, une
carriére de 30 métres de profondeur fut creusée a prés de 40 metres de 'enceinte. Malgré
les protestations, les activités d’extraction commerciales ont été autorisées a se poursuivre
en 1984 avec l’aval tacite du service de planification et de la division des monuments
historiques du Département de ’environnement del’Irlande du Nord (Historic Monuments
Branch, Department of the Environment of Northern Ireland). Aprés une enquéte publique
de vingt-deux jours, les droits du propriétaire de la carriére se trouvéerent réaffirmés, mais
Pampleur de la protestation publique obligea le gouvernement de Londres a prendre acte
et a refuser d’octroyer le permis d’exploitation.

Vingt ans plus tard, le paysage de Tara fut confronté a des menaces semblables. Bien
que le nom de Lug, dieu principal de la mythologie celtique, soit associé au grand fort
circulaire ou ringfort dénommé Rath Lugh, au nord-est de la colline de Tara dans la vallée
de la riviére Gabhra, ceci n’a pas suffi & protéger le ferenn rig, le domaine médiéval et
royal de Tara. En effet, au début du nouveau millénaire, on y construisit une autoroute,
qui balafre désormais ce paysage, contournant le monument de Rath Lugh. ’annonce de
ce projet d’autoroute traversant les terres de Tara a en effet provoqué une controverse

3 A.D.Rees, « Modern evaluations of Celtic narrative tradition », dans Proceedings of the Second International
Congress of Celtic Studies 1963 (1966), p. 31.

4 B. Bender, « The politics of the past : Emain Macha (Navan), Northern Ireland », dans R. Layton et al. (dir.),
Destruction and conservation of cultural property (2001), p. 199-211.

12 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



d’ampleur internationale. Il n’y a rien d’étonnant a ce que les fouilles de sauvetage menées
avant la construction aient donné des résultats significatifs, mais ces découvertes se sont
faites au prix de dommages tout a fait inacceptables. Elles ont par ailleurs nettement
démenti les affirmations des partisans de l’autoroute, selon lesquels les monuments
découverts dans la vallée n’avaient aucun lien avec les célebres monuments de la colline.’

Les références mythologiques associées a ces complexes archéologiques majeurs nous
permettront de réfléchir aux implications archéologiques de certains thémes littéraires
mythiques de I'Irlande ancienne tels que la royauté sacrée, la déesse de la souveraineté,
la cosmologie solaire ou la perception de I’Autre Monde. Nous espérons ainsi souligner en
quoi ces concepts permettent de mettre en lumiere certains aspects de la préhistoire et de
la protohistoire d’Irlande et d’Europe. De méme, il est possible que I'archéologie puisse
éclairer certains aspects de la mythologie.

L’érudit Toméas O Cathasaigh a écrit :

Ce qui est remarquable en Irlande, c’est la richesse et 'ampleur de la littérature
vernaculaire conservée depuis le début du Moyen Age. Une grande partie de cette
littérature est profondément enracinée dans la mythologie ancienne et conserve un
caractére paien sous une forme a peine altérée ; plusieurs chercheurs l'ont utilisée,
avec d’autres corpus documentaires, pour établir une description partielle de la
religion préchrétienne des Irlandais, mais aussi de celle des Celtes, et afin également
de contribuer a I'étude comparatiste de la mythologie indo-européenne.®

Si c’est effectivement le cas, les themes mythiques archaiques présents dans ces textes
permettent de mettre en lumiére certains systémes ancestraux de croyances en Europe.
On trouve des éléments mythologiques dans 'ensemble du corpus littéraire irlandais, y
compris dans les sagas, la littérature topographique et ’hagiographie.

Nous en livrons des extraits traduits, ainsi que quelques exceptions présentées dans
leur langue originale (vieil- ou moyen-irlandais) pour refléter la diversité du vaste corpus
accumulé, dont 'ampleur pose d’importantes difficultés aux chercheurs qui les étudient
(chapitre 1). Pour plus de clarté, jévite I'utilisation d’acronymes, qui sont pourtant tres
couramment employés dans les études celtiques. A ’exception du récit bien connu la Tdin
B6 Cuailnge (La Razzia des vaches de Cooley), les titres des textes seront cités dans leur
version originale accompagnée d’une traduction. La structure de cet ouvrage refléte celle
de la série d’'une demi-douzaine de conférences qui sont a son origine. Celles-ci abordent
un ensemble de thémes qui se recoupent, avec quelques répétitions inévitables que je me
suis efforcé de réduire au minimum.

Fort conscient des nombreux millénaires écoulés entre la construction des tombes de
la vallée de la Boyne et leur apparition dans les récits médiévaux, Michael J. O’Kelly au
moment de la publication de ses recherches sur Newgrange, n’a sans doute pas manqué de
supposer que les traditions orales a I'origine de la riche mythologie du site pouvaient avoir

5 C. Newman, « Misinformation, disinformation and downright distortion : the battle to save Tara
1999-2005 », dans C. Newman & U. Strohmayer, Uninhabited Ireland (2007), p. 61-101 ; « In the way of
development : Tara, the M3 and the Celtic Tiger », dans R. Meade & F. Dukelow (dir.), Defining Events :
power, resistance and identity in twenty-first-century Ireland (2015), p. 33-50.

6 T. O Cathasaigh, « Pagan survivals : the evidence of early Irish narrative », dans P. Ni Chathain & M. Richter
(dir.), Irland und Europa (1984), p. 291.

PREFACE 13



trouvé leur inspiration dans certaines croyances populaires néolithiques.” Son rapport
de fouilles a révélé que ce monument était étroitement lié a I'utilisation de phénomenes
solaires. Les themes mythiques associés a Newgrange et la vallée de la Boyne (chapitre 2),
que nous examinerons dans cette étude se rapportent a la question de la manipulation du
temps, a la puissance de connaissances occultées et au role de la riviere dans la création
de cette tombe mégalithique. On trouve dans ce sujet une convergence entre archéologie
et mythologie. Si, comme c’est sans doute le cas, certains éléments de ces mythes ont des
origines indo-européennes vieilles de plusieurs millénaires, leur transmission au cours
d’une période silongue témoigne de la profonde influence qu’ils ont di exercer sur ’esprit
humain. D’hypothese selon laquelle certains sujets archétypiques ont pu ainsi perdurer
dans les sociétés prémodernes sans support écrit est tout a fait plausible. Par exemple, la
croyance cosmologique répandue de la traversée du ciel par le soleil peut étre détectée
dans diverses régions d’Europe a différentes époques, comme en témoignent certains
artefacts archéologiques tels que les objets de métal ornés de symboles solaires, retrouvés
en Europe centrale comme en Irlande (chapitre 3). Il s’agit 1a d’'un exemple frappant du
concept de préservation de la mémoire collective et de transmission des traditions formulé
par Stuart Piggott.

Pour qui a posé le pied sur les terres pierreuses de la grande forteresse de Dun
Aonghasa, dans les iles d’Aran, et contemplé le saisissant spectacle du soleil couchant
disparaissant dans les eaux de I’Océan Atlantique, il est aisé d’imaginer le questionnement
mystique qu’un tel ballet a pu susciter dans ’esprit de 'homme prémoderne. Pour celui-ci,
c’était 1a que le soleil débutait sa traversé nocturne du monde des ténebres, jusqu’a sa
renaissance a l'est. La croyance en ’Autre Monde est un theme récurrent dans la littérature
de I'Irlande ancienne, exprimée a travers I'imagerie solaire préhistorique. On la retrouve
également dans les témoignages archéologiques, ou certains indices laissent supposer
que I'Autre Monde fut autrefois considéré comme le miroir inversé du monde connu
(chapitre 4). Cette notion est présente dans la littérature ancienne. Un exemple spécifique
nous en est fourni dans un texte qui fait référence a ce qui apparait comme une grotte
naturelle prolongée par un souterrain creusé par ’homme, et situé a Oweynagat, pres de
Rathcroghan (comté de Roscommon). Selon la tradition médiévale, ce lieu était 'une des
entrées d'un royaume surnaturel. Ce site estloin d’étre la seule trace archéologique de cette
ancienne croyance. A Navan Fort, I’Autre Monde n’était jamais loin. Nous présenterons le
cérémonial de la royauté lié & Macha, déesse cavaliere et déesse de la souveraineté, au
chapitre 5. Si, comme nous en formulerons ’hypothése, le sacrifice de chevaux et 'union
sacrée de rois et déesses (souvent désignée par le grec hieros gamos) faisaient bien partie
des rites exécutés a Navan, nous pourrions avoir affaire a une tradition indo-européenne
autrefois répandue en Europe.

Une autre déesse, Maeve de Rathcroghan (Medb de Cruachain), incarne la souveraineté
sous un aspect inédit (chapitre 6), a travers son association a un rituel de boisson. Bien que
la figure de Maeve soit le plus souvent associée a son role d’instigatrice de la grande Razzia
des vaches dans I’épopée de la Tdin B6 Ciailnge, il est généralement admis que son prénom
est lié au mot « mead » (hydromel). Ceci traduit son role originel de déesse primitive indo-
européenne : incarnation de la souveraineté de la terre, elle présentait aux futurs rois une
boisson, leur conférant ainsi le droit de régner.

7 M.]. O’Kelly, Newgrange. Archaeology, art and legend (1982), p. 48.

14 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Certes, les références a la consommation d’alcool dans la préhistoire font 1égion, il est
donc possible que les indices de rituels relatifs a la boisson dans certaines cérémonies
funéraires de femmes exceptionnelles nous renseignent sur le role de la femme dans
Paffirmation rituelle de la suprématie masculine a gouverner. Peut-étre que la boisson
entrait également dans le rite de mariage sacré unissant rois et déesses, hypothese dont
des échos subsistent dans divers témoignages de cérémonies de couronnement au Moyen
Age. Ces unions symboliques nous indiquent le caractére sacré (et le droit divin) des rois
des anciens temps, dont 'autorité émanait de ’Autre Monde.

L’institution de la royauté sacrée, étroitement associée a Tara, sera examinée au
chapitre 7. Indéniablement, il est difficile de repérer ce phénomeéne dans un contexte
archéologique, comme en témoigne le fait qu’on hésite souvent, dans les études
d’archéologie, a employer les termes « roi » ou « royaume », leur privilégiant « chef » et
« chefferie ». Toutefois, ’hypothése d’'une notion de royauté sacrée sans doute répandue
dans I’ensemble du monde indo-européen, consolidées par son évidente importance dans
les anciens textes irlandais, nous invite a approfondir nos recherches sur la question.
Certains enterrements d’hommes d’élite, parmi lesquels la célebre sépulture découverte
a Hochdorf et datant de I’Age de Fer, méritent d’étre considérés comme d’excellentes
illustrations du phénomene.

Ce qui ne fait aucun doute, c’est que la mythologie peut offrir de nouvelles perspectives
archéologiques. L’'une des caractéristiques les plus remarquables de la forteresse de
Dun Aonghasa est la présence de chevaux-de-frise devant 'un de ses remparts. Il est
généralement admis que ces rangées de pierres dressées constituaient une mesure
défensive visant a retarder la progression des forces offensives. Luis Berrocal-Rangel,
dans son étude de référence sur ce type de constructions, s’est attaché a montrer que
ces pierres verticales avaient probablement constitué une défense tout aussi efficace
sur le plan symbolique que physique. Il cite le mythe grec de la fondation de Thébes par
Cadmos, qui regut de l'oracle de Delphes I'ordre de batir une ville. Cadmos rencontra
un dragon qui gardait une source. Il tua le monstre et vit apparaitre la déesse Athéna,
qui lui intima de semer en terre les dents du dragon. Il s’exécuta et vit alors un groupe
d’hommes armés sortir de terre. Cing de ces Spartoi surnaturels, ses « hommes semés »
au caractére féroce, 'aidérent par la suite & fonder Thébes. Selon Berrocal-Rangel, les
groupes de pierres découverts devant des forts de ’Age de Bronze et de ’Age de Fer dans
divers sites en Europe constituaient certes un obstacle physique mais offraient également
une protection symbolique.® Il est fascinant de penser qu'un site tel que Dun Aonghasa,
outre les significations dont il était chargé a la préhistoire, était protégé par cette armée de
terrifiants guerriers de pierre.

8 L. Berrocal-Rangel, « Defences or defenders? New Interpretations on upright stone bands in late European
prehistory », dans A. Ballmer, M. Ferndndez-G6tz & D.P. Mielke (dir.), Understanding ancient fortifications
between regionality and connectivity (2018), p. 157-69.

PREFACE 15






Se confronter aux mythes anciens

De temps a l'autre, les archéologues d’Irlande se trouvent confrontés a des défis pour
le moins inhabituels. Ceux qui examinent I'archéologie de la célébre colline de Tara,
par exemple, ont du faire face non seulement aux problemes d’interprétation posés
par d’énigmatiques vestiges de constructions en terre, mais également a une variété
de monuments et a un paysage associés a une extraordinaire abondance de mythes et
légendes (Fig. 1.1).

Conor Newman a souligné cette complexité dans la préface de son analyse du site
royal pour le centre de recherche The Discovery Programme : « Dans la mythologie, Tara
est un théatre ou se sont joués certains des grands drames de ’dge héroique irlandais,
qui virent des hommes et femmes affronter les dieux et se rapprocher de 'immortalité ».°

Chris Lynn, qui a préparé les fouilles méticuleuses de Dudley Waterman a Navan
Fort avant leur publication, a lui aussi jugé nécessaire de tenir compte du fait que cette
enceinte est depuis longtemps identifiée comme un lieu légendaire dénommé Emain
Macha, un site royal d’importance centrale dans une série de contes connue sous le nom
de « Cycle d’Ulster ».1° Il en va de méme pour ’étude archéologique que j’ai menée, avec
mes collegues, a Rathcroghan, dans ’ouest de I'Irlande : ce groupe de monuments possede
une riche mythologie étroitement liée a ’épopée de la Tdin Bo Cuailnge (La Razzia des
vaches de Cooley), le conte principal du Cycle d’Ulster.*

Ainsi, on ne saurait ignorer la dimension mythique de ces lieux. Nombreux sont les
défis qu’ils posent a la recherche, au point que toute tentative pour concilier archéologie
préhistorique et mythologie médiévale peut sembler hasardeuse, voire vaine. Il est vrai,
certes, que les récits associés a ces lieux témoignent de leur importance dans la pensée
médiévale, méme si la question de savoir §’ils éclairent réellement certains aspects des
mondes anciens reste au ceceur du débat. Par exemple, a propos de la littérature narrative
ancienne d’Irlande, 'auteur d’une étude sur le paganisme européen a déclaré :

Les manuscrits les plus anciens ne remontent qu’au xiI¢ siecle, bien apres la
fin du paganisme ; ces textes sont d’une utilité limitée et il est trés optimiste de
supposer qu’un corpus consistant en des sources antérieures au début du Moyen

9 C. Newman, Tara : an archaeological survey (1997), p. xi.
10  CJ.Lynn, Excavations at Navan Fort (1997).
11  J. Waddell et al., Rathcroghan, Co. Roscommon (2009).

SE CONFRONTER AUX MYTHES ANCIENS 17



Fig. 1.1. La colline de Tara.

Age ait survécu a travers cette tradition. Ils peuvent certes avoir préservé quelques
renseignements utiles sur la société, par exemple en témoignant de l'existence des
druides et des prophétes, mais ils nous renseignent beaucoup moins sur les attitudes
religieuses paiennes.?

L’expression bien connue « une fenétre ouverte sur I’Age de Fer » a fourni le sous-titre
d’une conférence (« Rede Lecture ») du philologue K.H. Jackson & Cambridge en 1964
intitulée : « La plus ancienne tradition irlandaise : une fenétre ouverte sur ’Age de Fer ».1®
Selon lui, certaines ceuvres littéraires médiévales, et, en particulier, le Cycle d’Ulster,
dépeignent un monde protohistorique. Bien entendu, Jackson ne considérait pas les
protagonistes principaux de ce récit, c’est-a-dire la reine Maeve ou Medb de Connacht et

12 K. Dowden, European paganism (2000), p. 16.
13 K.H. Jackson, The oldest Irish tradition (1964).

18 ARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Cu Chulainn, le héros d’Ulster, comme des personnages historiques, contrairement aux
générations précédentes, qui croyaient fermement en leur réalité historique. Au début
du xx° siecle, William Ridgeway, ancien professeur de grec au Queen’s College de Cork,
nommé « Disney Professor of Archaeology » & Cambridge en 1892, a tenté de démontrer
que le monde dépeint dans la Tdin était bel et bien le monde celtique de la période de La
Teéne, a I’Age du Fer. Ses travaux acceptent la datation traditionnelle située en début de l’ére
chrétienne pour les événements décrits dans cette épopée. Ridgeway souligne un parallele
entre l'apparence des guerriers de la Tdin, au physique imposant, avec leurs cheveux
clairs, leurs armes et habits guerriers, et les descriptions des Gaulois, des Celtes du nord
de I'Italie et de la région du Danube, ainsi que des peuples Belges évoqués par Jules César.
11 fait également valoir une similitude frappante entre les vestiges matériels et la culture
présentée dans la Tdin, qui viendrait soutenir I’hypothése selon laquelle I'Irlande aurait
été envahie par les Celtes venus de Gaule durant les siecles précédant la naissance du
Christ.! Cette idée a été partagée par d’autres archéologues, notamment R.A.S. Macalister,
ou des écrivains de tendance nationaliste comme Aodh de Bldcam, lequel a également
déclaré que ces textes constituaient « une fenétre sur le début de I’Age de Fer ».15

Les récits en question dressent le tableau captivant d’un ancien monde héroique.
Pour Théodore Roosevelt, président des Etats-Unis et éminent écrivain, ils dépeignaient
une Irlande « ou régnent encore d’anciennes coutumes qui partout ailleurs, ont disparu,
effacées de la mémoire-méme de I’humanité ». Il trouvait particuliérement admirable
« leur exaltation du courage glorieux des hommes et du charme et du dévouement des
femmes ».1 Le philologue Tomas O Cathasaigh a recensé trois approches générales de
l’étude des traditions anciennes d’Irlande : 'approche mimétique, ’approche mythologique
et 'approche textuelle. Selon I'approche mimétique, la littérature est considérée comme
un reflet de situations ou d’événements réels.'”

Jackson, quant a lui, s’est attaché, a travers sa conférence et sa publication ultérieure,
a attirer l'attention des archéologues et d’autres chercheurs sur I'exceptionnelle richesse
de la littérature vernaculaire de I'Irlande ancienne, qu’il décrivait comme un « fragment
archaique de la littérature européenne ». Partant du principe que certains éléments
d’art irlandais du style de La Téne ont survécu jusqu’au début du Moyen Age, il estimait
raisonnable de supposer que des traces d’autres traditions préchrétiennes aient également
pu perdurer. Son argument a cependant été globalement rejeté, des doutes concernant
son exactitude linguistique, chronologique et archéologique ayant été émis. Pour ne
mentionner quun élément archéologique, Jim Mallory, dans son analyse de référence
rédigée en 1982, a montré que les épées décrites dans la Tdin, loin d’étre semblables a
celles utilisées a I'Age de Fer irlandais, étaient plutdt comparables a celles des Vikings,
et plus précisément a celles ouvragées apres le viir© siecle apres J.-C. En d’autres termes,
et logiquement, les épées décrites dans le Cycle d’Ulster sont celles que connaissaient les
auteurs de ces textes médiévaux. D’autres recherches ont confirmé qu’une bonne partie
de la culture matérielle évoquée dans la Tdin correspondait a celle du haut Moyen Age
et était « manifestement ou probablement » postérieure au Iv¢ siecle. Selon Mallory,

14 W.Ridgeway, « The date of the first shaping of the Cuchulainn saga », Proceedings of the British Academy 2
(1906), p. 135-68.

15 A.de Blacam, Gaelic literature surveyed (1929), p. xi.

16 T Roosevelt, « The ancient Irish sagas », The Century Magazine 73 (1907), p. 336.

17 T.0O Cathasaigh, « Pagan survivals », dans P. N Chathéin & M. Richter (dir.), Irland und Europa (1984), p. 296.

SE CONFRONTER AUX MYTHES ANCIENS 19



la classe intellectuelle qui a travaillé a la création de cette épopée cherchait a la fois a
produire un roman historique et & donner une représentation d’'un monde passé. Ces
récits dépeignaient un monde complexe qui a pu inclure, dans une certaine mesure, une
véritable mémoire de I'Antiquité.’®

D’autres chercheurs ont porté un regard critique sur 'approche de Jackson, arguant
que les épopées anciennes irlandaises ne représentent pas une source légitime d’étude de
la société celtique, ni en Irlande ni en Europe protohistorique. Le Cycle d’Ulster a ainsi été
considéré comme une composition littéraire du Moyen Age et rien de plus.”® Ceci reléve
d’un débat chez les spécialistes, opposant les « nativistes » a d’autres sur la question de
la survie de la tradition orale paienne dans le corpus littéraire. John Koch, apres avoir
examiné les arguments du rejet quasi unanime de la thése de Jackson, a jugé raisonnable
de conclure que la seule véritable valeur de son ouvrage résidait dans son mémorable
sous-titre. Il estimait néanmoins qu’il n’était pas exclu que certains des éléments évoqués
aient pu faire partie de la structure du monde a l'ére préchrétienne, notamment la
chasse aux tétes, ’'usage de chars, les festins ou les concours des guerriers pour la « part
du champion ».2° Etant donné que la Tdin est une création littéraire forgée sur plusieurs
siécles, cette conclusion de Ruairi O hUiginn nous parait fondée :

Il est évident que la société et les événements présentés dans les textes du Cycle d’Ulster
ne reflétent pas véritablement et globalement la société d’Irlande telle qu’elle était a
I’époque du Christ... Pas plus qu’ils ne nous livrent un portrait fidele de ce qu’était la vie
en Irlande au début de l'ere chrétienne, époque a laquelle ils ont été rédigés.

Cependant, comme il 'a également suggéré, il est tout a fait envisageable que certains
éléments archaiques présents dans le Cycle d’Ulster comme dans d’autres contes aient été
transmis oralement, et relévent pour certains de mythes hérités du passé.*

Si Jackson estimait que ces épopées pouvaient, dans une certaines mesure, éclairer
I’Age de Fer, ’étude de la mythologie appelait selon lui a la plus grande prudence. Le
contenu mythologique de la tradition littéraire médiévale ne représentait a ses yeux,
tout au plus, qu'une « mine d’or pour des spéculations de savants ». En ce qui concerne
les Mabinogion, il déclara que ces récits se prétaient a de multiples interprétations
mythologiques, adaptables & n’importe quelles fins, et par conséquent sans réelle valeur
scientifique.? Nous nous attacherons cependant a montrer qu’au contraire, les éléments
mythiques de la tradition littéraire d’Irlande et du pays de Galles nous fournissent des clés
majeures de compréhension de certaines croyances et pratiques collectives ancestrales.

Les chercheurs en archéologie cognitive s’intéressant aux idéologies, aux principes
religieux, a la cosmologie et aux contextes symboliques de sociétés disparues sont forts
conscients de la complexité de leur tache, qui consiste entre autres a identifier d’anciens
modes de pensée a partir des preuves matérielles retrouvées par les archéologues.

18  J.P. Mallory, « The world of Ct Chulainn », dans J.P. Mallory (dir.), Aspects of the Tdin (1992), p. 103-59.

19  N.B. Aitchison, « The Ulster Cycle », Journal of Medieval History 13 (1987), p. 87-116.

20 ].T. Koch, « Windows on the Iron Age : 1964-1994 », dans J.P. Mallory & G. Stockman (dir.), Ulidia (1994),
p. 229-42.

21 R. O hUiginn, « The background and development of Tdin BS Ctiailnge », dans J.P. Mallory (dir.), Aspects of
the Tdin (1992), p. 55.

22 KH.Jackson, The international popular tale and early Welsh tradition (1961), p. 129.

20 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Toutefois, force est de constater que leurs recherches mettent souvent en lumiere certains
comportements symboliques. Nous citerons ici ’exemple de Richard Bradley, qui par ses
travaux a pu identifier une étroite corrélation entre I’art rupestre préhistorique et sa place
dans le paysage. Certains impératifs rituels dictaient en effet le positionnement de ces
gravures, censées faire valoir 'importance de sites spéciaux. Mais ce n’est 1a qu’une partie
de l’histoire : ces réalisations artistiques étaient également un moyen visuel de véhiculer
d’autres messages. Richard Bradley suggére en effet que certains motifs ont pu trouver
leur inspiration dans des croyances chamaniques.?

On reproche souvent, non sans malice, aux archéologues de recourir au mot « rituel »
lorsqu’ils se trouvent a court d’explications. Ce point de vue est peut-&tre un peu cynique,
car c’est souvent a juste titre que le terme est utilisé. De toute évidence, identifier des
traces d’activités rituelles dans un contexte archéologique est une tache difficile et
complexe, tout comme il s’avere particuliérement ardu de formuler une définition stricte
du terme « rituel ».2* Cependant il est communément admis que ce concept renvoie
a une action adressée a une force ou entité surnaturelle, que ce soit dans un contexte
séculaire ou sacré. Toute identification plus spécifique des acteurs ou des activités
impliqués s’avére souvent impossible. En tentant de comprendre les motivations d’un
rite préhistorique particulier et d’identifier des systémes sous-jacents de croyances, le
chercheur est confronté a d’importants défis interprétatifs. Ainsi, le recours aux méthodes
analogiques de l'ethnographie peut nous aider & nous remémorer certains aspects
négligés des comportements humains, a les mettre a I’épreuve de notre imagination, et a
remettre en question nos modes de pensée contemporains. Comme I’écrit Julian Thomas,
«lethnographie a un réle important a jouer dans la remise en question ce que nous tenons
pour acquis ».2 11 est en effet possible d’analyser certains des anciens textes littéraires
irlandais sous cette optique.

D’autres approches sont certes possibles pour aborder ces textes. Par exemple, leurs
anciens substrats mythologiques méritent d’étre explorés, en ce qu’ils donnent un apercu
de systémes de croyances plus anciens. Colin Renfrew s’est attaché a montrer que la
plupart des sociétés dont nous avons connaissance ont engendré des récits mythiques
racontant la genése du monde. Bien que nous n’ayons pas directement acces a ces récits,
formulés aux temps de la préhistoire, nous avons néanmoins acces a des traces matérielles
qui nous renseignent sur ces peuples et leur compréhension du monde.? Certains thémes
mythiques de la tradition littéraire irlandaise proviennent de schémas tres anciens, qui,
selon moi, donnent indirectement accés a d’anciennes croyances européennes. Certains
de ces mythes nous permettent de mieux comprendre diverses questions archéologiques,
ou tout au moins invitent de nouvelles initiatives de recherche ou des interprétations
alternatives. De méme, des preuves archéologiques sont susceptibles d’éclairer le sens de
certains mythes. Il est bon de souligner, toutefois, que le présent ouvrage ne constitue ni
une étude de la mythologie en tant que telle, ni une étude des modeles cognitifs chez les
Irlandais du monde médiéval. Il s’agit principalement ici d’explorer quelques cas précis ou
semblent converger ’'archéologie préhistorique et le mythe ancien.

23 R.Bradley, Rock art and the prehistory of Atlantic Europe (1997).

24  E.Kyriakidis (dir.), The archaeology of ritual (2007), passim.

25 ]. Thomas, Archaeology and modernity (2004), p. 241.

26  C.Renfrew, Prehistory. The making of the human mind (2007), p. 182.

SE CONFRONTER AUX MYTHES ANCIENS 21



Certains des thémes mythiques abordés ici pourraient partager une souche
commune trés ancienne. La plupart des langues européennes appartiennent, on le sait,
a la famille linguistique dénommeée « proto-indo-européenne » ou « indo-européenne ».
Le plus ancien membre de cette famille est le hittite, dont il existe des traces écrites en
caractéres cunéiformes sur des tablettes d’argiles créées en Anatolie autour de 1700
avant J.-C. Les premiers textes en langue védique indo-iranienne, en sanskrit, datent du
milieu du deuxiéme millénaire avant notre ere, tout comme le mycénien. Les langues
celtiques et italiques sont attestées au premier millénaire avant J.-C. Des études dans
les domaines de la linguistique comparée et de la mythologie ont parfois identifié des
thémes et caractéristiques communs, quelquefois dotés de significations complexes ;
C’est le cas notamment dans les traditions védiques et celtiques. Il en a été déduit que
ces caractéristiques font partie d’un héritage indo-européen partagé qui remonte a des
milliers d’années. Elles sont si nombreuses et si insolites, et parfois si spécifiques, qu’il ne
saurait s’agir d’'une coincidence. Leur transmission sur une trés vaste zone géographique
a une époque plus récente est trés improbable, il est donc pertinent de retenir ’hypothése
d’une source commune.

Le corpus littéraire

Lalittérature médiévale irlandaise constitue de loin le plus vaste corpus de textes rédigés en
langue vernaculaire dont dispose 'Europe occidentale. Rédigés en vieil-irlandais (600-900)
et en moyen-irlandais (autour de 900-1200), ils offrent une mine exceptionnelle de détails,
de par leur ampleur et I'étendue des thématiques abordées. Aucun résumé succinct
(encore moins tel qu’il peut étre composé par un archéologue) ne saurait faire justice a la
prodigieuse quantité de documents manuscrits léguée et a la somme gigantesque d’études
savantes publiées dans ce domaine.?” Cest d’ailleurs un défi tant pour les spécialistes que
pour les généralistes. Pour ces derniers, qui souvent dépendent de traductions peu fiables
datant du x1xe© siecle, ces difficultés redoublent face aux divergences d’interprétation ou
aux multiples recensions de certains textes. Pour I’historien Donnchadh O Corrain, les
recensions variées d’un méme texte ne sont généralement pas de capricieuses variantes
synchroniques mais des versions divergentes, chacune influencée par les circonstances de
leur période de rédaction.?

La survie de thémes mythiques et de concepts paiens n’est certes pas mise en doute,
mais on reconnaitra qu’il n’est pas toujours aisé, dans ’étude des textes, de distinguer
les archaismes authentiques des emprunts ou créations des auteurs médiévaux.
Indéniablement, les mythes conservaient une forte influence sur la culture du monde
médiéval en exprimant des concepts puissants qui renvoyaient aux normes sociales et aux
croyances en vigueur. Par conséquent, les croyances qui allaient a ’encontre des principes
de la mythologie chrétienne contemporaine étaient soit délibérément assignées a I'’époque
paienne, soit amendées d’une maniere ou d’une autre. John Carey a ainsi souligné le fait
que I’héritage littéraire de I'Irlande médiévale est le résultat d’une tradition ancienne et
évolutive a travers laquelle les ceuvres littéraires héritées du passé ont été combinées,

27  Les études généralistes regroupent notamment : P. O Riain, « Early Irish literature », dans G. Price (dir.), The
Celtic connection (1992), p. 65-80 ; J. Carney, « Language and literature to 1169 », dans D. O Créinin (dir.), A
new history of Ireland (2005), p. 451-510 ; M. Ni Bhrolchdin, An introduction to early Irish literature (2009).

28  D. O Corrdin, « Historical need and literary narrative », dans D. Ellis Evans et al. (dir.), Proceedings of the
Seventh International Congress of Celtic Studies (1986), p. 144.

22 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



recombinées, adaptées et transformées, dans un rééquilibrage constant entre innovation
et archaisme.? Ces textes montrent la fascination des Irlandais du Moyen Age pour I'étude
de la Préhistoire. Lebor Gabdla Erenn (Livre des Conquétes de I’Irlande), composition
d’envergure datant du xue° siécle, retrace I'histoire de I'Irlande a partir de ’époque du
déluge biblique. Cette ceuvre a été décrite comme une « compilation fantasmagorique ou
se mélent authentiques souvenirs raciaux, érudition latine exotique, histoire universelle
empruntée aux auteurs Paulus Orosius et Isidore de Séville, mythologie celtique soumise a
un processus d’évhémérisme, propagande dynastique, folklore et fiction pure ».3

Les érudits modernes divisent généralement la littérature irlandaise du Moyen Age en
quatre cycles : le Cycle d’Ulster ou Cycle héroique ; le Cycle mythologique ; le Cycle de Finn ;
et le Cycle des rois. Cette division se fonde essentiellement sur 'identité des protagonistes.
Les exploits d’un certain nombre de rois historiques ou pseudo-historiques sont le sujet du
Cycle des rois. Divers récits se focalisent par exemple sur Cormac mac Airt, roi supréme
de Tara ; selon la tradition il aurait régné au 11° ou IIr° siecle de notre ére. Le Cycle de
Finn, également connu comme Cycle ossianique, relate les exploits de figures héroiques
comme Finn mac Cumaill, personnage doté de nombreuses qualités mythologiques. C’est
le chef des guerriers appelés les Fianna, qui jouent un role-clé dans un conte datant du
XIr® ou XIIr° siecle intitulé Acallam na Sendrach (Récits des ainés d’Irlande) ou quelques
membres survivants et tres agés du groupe (fian) de Finn relatent des événements passés a
travers leurs dialogues avec Saint Patrice. On croyait autrefois que les récits de ces jeunes
guerriers s’inspiraient des activités des pilleurs vikings, or il apparait désormais que la
fian, ce groupe de guerriers composé principalement de jeunes hommes célibataires sans
terres, reflete de maniére romancée une institution masculine autrefois tres répandue
dans le monde indo-européen.

Tdin B6 Cuailnge, que nous examinerons en détail, est le plus connu des récits qui
composent le Cycle d’Ulster. Ce cycle inclut également Fled Bricrenn (Le Festin de Bricriu),
un récit des querelles animant les guerriers d’Ulster, marqué notamment par la lutte
féroce pour la « part du champion » et le theme des tétes coupées. Le Cycle mythologique
présente deux versions de Cath Maige Tuired (La Bataille de Moytura). Ce récit d’'une
confrontation épique entre les dieux paiens d’Irlande a souvent été comparé a celui de
la bataille des Asuras contre les Devas dans la mythologie Hindoue. Le Cycle présente
également les récits Tochmarc Etaine (La Courtise d’Etain) et De Gabdil int Sida (La Prise
du tumulus de 'Autre Monde). Les themes mythologiques sont omniprésents, de maniere
plus ou moins explicite, dans ’ensemble de ces sagas, dans la littérature topographique et
ecclésiastique, et dans les ouvrages juridiques, généalogiques et historiques. La littérature
topographique du dindshenchas, notamment, est une source particuliérement foisonnante
de données mythologiques. Il en existe deux séries, I'une en prose, 'autre poétique,
dans divers manuscrits tels que le Livre de Leinster datant du x1° siécle. Ces traditions
topographiques associées aux différents lieux céleébres en expliquent les toponymes. Le
dindshenchas dans son ensemble a été décrit comme la « géographie mythique du pays ».%

Ce vaste champ de recherche littéraire a bien entendu inspiré une pléthore d’études
importantes, dont la plupart, selon la terminologie proposée par O Cathasaigh, sont

29 ].Carey, « Myth and mythography in Cath Maige Tuired », Studia Celtica 24-5 (1990), p. 53-69.
30 FEJ. Byrne, Irish kings and high-kings (1973), p. 9.
31 M-L. Sjoestedt, Gods and heroes of the Celts, traduction de Myles Dillon (1949), p. 1.

SE CONFRONTER AUX MYTHES ANCIENS 23



« textuelles », c’est-a-dire focalisées sur le texte lui-méme. L’approche mythologique, quant
a elle, a bénéficié de la promotion de I’éminent chercheur T.F. O’Rahilly. Son ouvrage Early
Irish history and mythology, publié en 1946, s’attache a souligner le rdle central de la
mythologie dans la littérature irlandaise médiévale. Soulignant que certains personnages
historiques semblent, au fil du temps, se métamorphoser en héros mythiques, O’Rahilly
met en évidence le sophisme qui est au fondement de ’évhémérisme, concept désignant le
phénomene par lequel des individuels mythiques sont considérés comme des personnages
ayant réellement existé.? O’Rahilly s’est aussi attaché a analyser le concept trés répandu
de « 'Autre Monde » et, comme nous le verrons, a exploré avec enthousiasme le concept
de symbolisme solaire.

Le livre des fréres Rees intitulé Celtic heritage, publié en 1961, fut une contribution
importante & ’étude comparatiste des traditions irlandaise et galloise. Les Rees ont
dégagé des paralléles entre ces deux traditions celtiques d’une part, et la mythologie et
les institutions indiennes de ’autre. Myles Dillon avait abordé ce theme dans les années
1940 avec un ouvrage posthume consacré a la survie des langues et des institutions
sociales indo-européennes. I’héritage littéraire d’autres régions celtiques a également
fait l'objet d’analyses approfondies au cours de la deuxieme moitié du xx¢ siécle.
Proinsias Mac Cana a publié, en 1970, une étude magistrale sur la mythologie celtique
(Celtic mythology), dans laquelle il a comparé plusieurs divinités irlandaises avec leurs
homologues gauloises. Ainsi, le nom de Lug, dieu le plus célebre de la mythologie
irlandaise et figure majeure du récit Cath Maige Tuired (La Deuxieme bataille de
Moytura), se retrouve, note Mac Cana, dans divers toponymes dont Lugdunum (ville
de Lyon). Lug fut d’ailleurs assimilé a Mercure par Jules César.® Les spécialistes Anne
Ross et Miranda Green ont joué un réle prépondérant dans I'’étude des nombreuses
correspondances reliant vestiges matériels archéologiques, sources littéraires classiques
et références mythologiques du monde celtique.?*

Le monde celtique

Une clarification du concept de « monde celtique » s’impose ici, car certains archéologues
soutiennent que les anciens peuples celtes n’ont jamais constitué une entité culturelle
distincte, et qu’il s’agirait d’'une conception moderne. Une importance particuliere a ainsi
été accordée par les chercheurs a la diversité culturelle et historique, qui représente I'une
des caractéristiques fondamentales des pays de langue celtique du premier millénaire av.
J.-C. On sait que ces peuples ont occupé de vastes territoires de I’Europe continentale au
cours des derniers siecles du millénaire en question. Il y a également un consensus sur
le fait que I'Irlande et la Grande-Bretagne avaient alors adopté la langue celtique a large
échelle. Il n’est pas certain, cependant, que ces peuples que les Grecs dénommaient les
Celtes, et qui partageaient sans doute un méme patrimoine linguistique, aient considéré
appartenir a un seul et méme groupe ethnique identifiable. Ceci dit, la compatibilité
linguistique a certainement di faciliter la communication et les relations, et fournir une

32 TF O’Rahilly, Early Irish history and mythology (1946).

33 G.Hily, Le dieu celtique Lugus (2012), p. 3, 121.

34 A. & B. Rees, Celtic heritage (1961) ; P. Mac Cana, Celtic mythology (1970) ; A. Ross, Pagan Celtic Britain
(1967) ; M. Green, « Back to the future. Resonances of the past in myth and material culture », dans A.
Gazin-Schwartz & C. Holtorf (dir.), Archaeology and folklore (1999), p. 48-66 ; M. Green, An archaeology of
images (2004) et références.

24 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



notion d’identité collective. Somme toute, gardons a l’esprit que la définition ethnique
moderne des « anciens Celtes » est relativement récente. Il faudra en effet attendre le
XIx® siécle pour voir apparaitre dans les études linguistiques le premier modele d’arbre
généalogique et I'idée de groupes raciaux spécifiques définis sur des bases biologiques.

La découverte d’artefacts caractéristiques propres aux Celtes, dans une grande
nécropole & Hallstatt prés de Salzberg en Autriche, et & La Téne sur le lac de Neuchétel
en Suisse, a donné une identité archéologique a ces anciens peuples. La profusion de ces
vestiges a permis d’établir la premiére chronologie détaillée de I’Age de Fer, lequel fut
dés lors été divisé en deux périodes préhistoriques distinctes portant les noms des deux
sites. Sur le site de La Téne, la découverte d’épées, de fibules, ou d’objets d’art a fourni
le témoignage matériel de la présence de ces peuples celtes connus des auteurs grecs et
romains. Que ce soit en Europe centrale ou en Irlande, les vestiges relevant de La Tene
étaient simplement considérés comme une confirmation de la présence des Celtes dans
ces lieux, illustrant le fait que ces peuples partageaient non seulement un patrimoine
d’objets mais aussi des croyances religieuses et des structures sociales.

Cette approche historico-culturelle semblait attester des mouvements migratoires
des peuples celtes a travers une vaste partie de I’'Europe. On estimait que leur centre
d’origine se trouvait dans une « patrie » celte située dans la région du Rhin supérieur et du
Danube, 1a ou s’est développé le style artistique de La Téne. Ainsi, la notion d’'un monde
celtique s’étendant de I'Irlande & I’Europe centrale et au-deld, est relativement récente.
Ceci reste actuellement une approche contestée, et soumise au « Celtoscepticisme » de
certains auteurs (selon ’expression de Patrick Sims-Williams®), les historiens cherchant
toujours a comprendre dans quelle mesure les peuples celtes partageaient réellement une
culture matérielle dans I’économie rurale et dans les institutions sociales. Ce point de vue
sceptique a I’égard du monde celtique ancien transparait ainsi dans les titres d’ouvrages
tels que The Celts : the construction of a myth (Malcolm Chapman, 1992), The Atlantic Celts :
ancient people or modern invention? (Simon James, 1999) et The Celts : origins, myths and
inventions (John Collis, 2003).

En dépit d’un héritage linguistique commun qui n’est nullement un mythe moderne,
il existait dans le monde celtique d’importants écarts, tant dans la culture matérielle
que dans le systéme économique, y compris dans 1’économie de subsistance. L'idée
d’homogénéité impliquée par le dénominateur commun « celtique » est désormais remise
en question par nombre d’archéologues conscients qu’une interprétation simplifiée et
galvaudée a pu détourner notre attention des défis posés par la diversité et les différences
entre ces peuples. Il y a presque un siecle, 'historien Eoin MacNeill déclarait que « le
terme ‘celtique’ désigne une communauté linguistique, non une race ». Cependant nombre
de commentateurs n’ont guére su reconnaitre la portée de ’émergence de cette famille de
langues communes, ni les indices montrant que les Celtes d’Irlande, de Grande-Bretagne et
d’Europe continentale partageaient effectivement certains mythes et croyances.* Certes,
parenté linguistique ne rime pas forcément avec coopération culturelle dans tous les
domaines, mais il est utile de se remémorer le point de vue de I’historien romain Tacite,

35 P.Sims-Williams, « Celtomania and Celtoscepticism », Cambrian Medieval Celtic Studies 36 (1998), p. 1-35.
36 Lacitation est tirée de 'ouvrage d’Eoin MacNeill, Phases of Irish History (1919), p. 3.

SE CONFRONTER AUX MYTHES ANCIENS 25



~ TR

Fig. 1.2. Cd Chulainn par J.C. Leyendecker : illustration dramatique du guerrier et héros
mythique de I'épopée de la Tdin BS Cuailnge (La Razzia des vaches de Cooley), parue
dans The Century Magazine pour un article sur les anciennes sagas irlandaises signé par
le président Theodore Roosevelt en 1907.

26 ARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



qui soutenait, dans La Vie d’Agricola, au 1" siecle av. J.-C., qu’il n’existait aucune différence
majeure, ni de langue, ni de religion, entre les Celtes de Grande-Bretagne et les Gaulois.?”

En Irlande, les investigations archéologiques menées & Tara, Rathcroghan et Navan
ont contribué a souligner la nécessité d’étudier les dimensions littéraires et associations
mythologiques dont ces sites sont porteurs. Les études du paysage environnant Navan,
en particulier, ont généré une contribution importante sur le Cycle d’Ulster, augmentant
considérablement un corpus d’études déja substantiel. Grace aux travaux de nombreux
chercheurs, il est désormais possible d’examiner de maniére approfondie certains thémes
mythologiques et leurs potentielles implications archéologiques.

Les thémes mythiques

Le récit principal du Cycle d’Ulster, Tdin B6 Cuailnge, commence & Rathcroghan. Dans la
deuxieme recension de cette épopée conservée dans le Livre de Leinster, I’histoire débute
avec une célebre conversation « sur I'oreiller » entre le roi Ailill et la reine Medb, « apres
la préparation du lit royal a Cruachain, capitale du royaume du Connacht ».*® Ce récit de
taureaux et de combats raconte comment les « guerriers d’Irlande », issus des royaumes
du Connacht, du Leinster et du Munster, entreprennent une tdin bd, c’est-a-dire un vol de
bétail sur le territoire d’Ulster. Leur but est de capturer Donn Cuailnge, le taureau brun de
Cooley, pour que Medb posséde un taureau aussi imposant que le Findbennach, le grand
taureau a cornes blanches de son mari Ailill. Or les guerriers d’Ulster ont été maudits
sous le regne du roi Conchobar, dont la cour se trouve a Emain Macha (Navan Fort). Une
malédiction annuelle les a tous paralysés, a 'exception de Cti Chulainn (Fig. 1.2), qui, parce
qu’il n’est pas né en Ulster, se trouve étre le seul guerrier capable de défendre la province
contre les guerriers d’Irlande.

Les nombreux combats culminent dans la bataille finale, dont les hommes d’Ulster,
enfin rétablis, sortent victorieux. Cu Chulainn, le héros surhumain, est quant a lui
mortellement blessé lors d’un combat singulier. Il meurt héroiquement, debout face a
Iennemi, attaché a un menhir. La fin de cette épopée décrit la traversée du pays par les
deux taureaux, engagés dans une longue bataille, dont Donn Ctiailgne, le taureau brun de
Cooley, sort vainqueur. Il passe devant Rathcroghan en portant sur ses cornes le corps du
majestueux taureau d’Ailill, dispersant les parties du corps du Findbennach en divers lieux
du pays avant de regagner Cooley, dans le comté du Louth, ou, dans sa fureur, il massacre
quelques habitants avant de s’effondrer pour mourir.

S’il relate les événements d’un passé héroique, ce récit est toutefois, sous son expression
médiévale, une création littéraire sophistiquée, qui n’a cessé d’évoluer au fil des siécles.
Le latin a considérablement influencé la littérature vernaculaire irlandaise, et ceci est
évident dans la Tdin, récit chargé de motifs héroiques que I'on retrouve dans ’Enéide
de Virgile ou dans la Thébaide et I’Achilléide de Stace. Ainsi, il parait désormais évident
qu’a maintes reprises, les actions de Cu Chulainn sont comparables a celles d’Achille.* De
meéme, il n’est pas surprenant que certains aspects de I’histoire de Ci Chulainn semblent
proches d’événements de la vie du Christ, car la littérature irlandaise était le produit d’'un

37 H.Mattingly, Tacitus. The Agricola and the Germania (1970), p. 62.
38 C. O’Rahilly, Tdin Bo Cualnge from the Book of Leinster (1967), p. 137.
39  B. Miles, Heroic saga and Classical epic in medieval Ireland (2011), p. 145.

SE CONFRONTER AUX MYTHES ANCIENS 27



environnement lettré consciemment influencée par le christianisme.*® Il est cependant
manifeste que la Tdin, comme d’autres histoires, contient une profusion d’allusions
mythologiques. Certaines de ces références nous offrent un fascinant apergu des croyances
d’un monde indo-européen ancestral, dont la famille linguistique comprenait le celtique,
le germanique et les langues indo-iraniennes.

Certains mythes anciens faisaient partie d’un récit sacré, consistant peut-étre en une
chronique cosmogonique de création du monde ou en un mythe cosmologique décrivant
le role et ’expérience de 'humanité dans le monde. Ce royaume mythique souvent peuplé
de dieux et de déesses est aussi la scéne d’actions surhumaines.

Dans la Grece antique, les mythes étaient considérés comme « la forme d’une
performance poétique orale, mise en mémoire, ou on rendait hommage aux dieux ». Leur
contenu était « moral, leur ton révérencieux, et leur dénouement bénéfique a la société ».4
Soulignons que les themes mythiques subissent des transformations fort complexes, et
que par conséquent leurs vestiges-mémes, transmis par le folklore moderne par exemple,
ne sauraient étre réduits au statut de simples fragments résiduels d’histoires primitives.

Certains motifs récurrents de la tradition irlandaise méritent notre examen approfondi
car ils laissent deviner la prégnance de certains sujets dans les mentalités de ’Europe
préhistorique, soulevant des questions fondamentales et persistantes concernant la
création du monde, le sens de ’existence humaine, et la destinée ultime de I’humanité.
Proinsias Mac Cana a souligné que le sens négatif et les connotations péjoratives attachés
aux mythes trouvent leur origine chez les philosophes grecs, pour qui le mot « mythe »
désignait un rapport faux ou mensonger. Cette interprétation est retenue par les écrivains
chrétiens qui 'associaient a 'imposture du paganisme. Cependant, dans son sens premier,
le mythe est un récit proposant une explication sur les origines cosmiques et culturelles
« qui sous-tendent les institutions assurant la survie et le maintien de la société, (le
mythe) représente ainsi, symboliquement, le rapport qu’entretient ’humanité avec son
environnement et avec les entités surnaturelles qui le controlent ».4?

L’auteur Jaan Puhvel a proposé une définition claire de la fonction principale et du
role fondamental du mythe :

Le mythe au sens formel du terme est un sujet sérieux qui mérite d’étre étudié : le
mythe véritable a en effet desimplications tout a fait sérieuses, ilincarne une puissance
vitale dans son contexte d’origine. Il exprime les modes de pensée a travers lesquels
un groupe définit et formule sa conscience identitaire et son accomplissement, atteint
la connaissance et I’estime de soi, s’explique ses propres origines et celles de son
environnement, et tente parfois de prendre en main son destin. C’est sous I'influence
des mythes que ’lhomme vit, meurt, et, bien souvent, tue. Le mythe opére en faisant
remonter au temps présent un passé sacré qui se trouve paradoxalement « hors
du temps ». Par inférence, il se projette également dans l’avenir (« tel qu’il était au
commencement, qu’il est & présent et qu’il sera toujours »). Pourtant, au cours des
événements humains, les sociétés disparaissent et les systemes religieux se succédent ;
le paysage historique est parsemé des coquilles vides de mythes qui ont perdu leur

40 K. McCone, Pagan past and Christian present in early Irish literature (1990), p. 197.
41  B.Lincoln, Theorizing myth (1999), p. 28-9.
42 P.Mac Cana, The cult of the sacred centre (2011), p. 25.

28 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



puissance. (...) Or inversement, lorsqu’un récit sacré a été sécularisé, le mythe se
transforme en saga, le temps sacré devient passé héroique, les dieux sont des héros, et
les épisodes mythologiques sont présentés comme des événements « historiques ».4®

Comme nous allons le voir, dans la Tdin, la reine Medb est représentée comme une
cheffe de guerre dominante et capricieuse. Cependant, elle était a 'origine déesse de la
souveraineté, dont le nom et la fonction trouvaient leur source dans la tradition indo-
européenne. La lutte cataclysmique entre les deux taureaux est un reflet déformé de
certains éléments d’un mythe cosmogonique indo-européen. L’apparition de la divinité
Lug est un autre événement mythologique de cette épopée : il se manifeste en réponse
a l'appel au secours lancé par Cd Chulainn, au paroxysme de la confusion régnant sur
le champ de bataille lorsque Nemain, déesse de la guerre, redouble par son apparition
la terreur des guerriers. Cet appel aux dieux est un stratagéme littéraire qui donne au
protagoniste un statut héroique conféré par le divin.*

Lug joue aussi un role dans la naissance de Cu Chulainn. La triple conception du
héros est décrite dans I'un des remscéla, récits préliminaires de la Tdin. Cest un récit
relativement court, dont subsistent deux versions présentées dans plusieurs manuscrits,
et il est probable qu’il fut rédigé durant la premiere moitié du viIre siecle. Voici I'incipit du
récit Compert Conculainn (La Conception de Ci Chulainn) :

Lda n-den ro bdtar mathi Ulad im Chonchobar i n-Emain Macha. No thathigtis énlaith
mag ar Emuin. Na gelltis, conna facabtais cid mecnu na fér nd lossa hi talam. Ba
tochomracht la hUltu anaicsiu oc collud a n-hirend. Imlaat néi cairptiu dia tofund lda
n-and, ar ba bés léu-som forim én. Conchobar dana hi sudiu inna charput, ocus a fiur
Deichtire, ossi maccdacht ...

Un jour, les nobles d’Ulster étaient réunis autour de Conchobar a Emain Macha. Un
vol d’oiseaux avait 'habitude de survoler parfois la plaine face au domaine d’Emain,
et de s’y poser pour s’y restaurer jusqu’a ce qu’il ne reste sur cette terre ni la moindre
racine ni un seul brin d’herbe. Les hommes d’Ulster, désolés de voir leurs terres ainsi
dévastées, attelerent neuf chars pour chasser les oiseaux, car c’était une activité alors
coutumiére. Conchobar était lui aussi présent sur son char, en compagnie de sa sceur
Deichtire, qui était alors en age de concevoir un enfant (...).#°

A premiére vue, ce récit apparait comme une histoire aux accents fantastiques dans
laquelle Deichtire, en dépit de multiples difficultés, finit par donner naissance a un fils qui,
bien sir, deviendra le héros connu sous le nom de Cu Chulainn. Cuchulain of Muirthemne,
le célébre ouvrage de Lady Gregory, publié en 1902, présente une version simplifiée de
ce récit dans son premier chapitre. Basé sur d’anciennes traductions savantes, ce livre
tres influent a popularisé les aventures épiques des héros d’Ulster. Dans la préface, le

43  J. Puhvel, Comparative mythology (1987), p. 2.

44  A. Dooley, Playing the hero : reading the Irish saga Tdin Bo Cuailnge (2006), p. 128. L’auteur y soumet cet
épisode a une analyse littéraire détaillée.

45 M. Deane, « From sacred marriage to kingship : a mythical account of the establishment of kingship as
an institution », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (2011), p. 1-21 ; extrait de E.
Windisch, Compert Conculainn (1880), 'orthographe des noms propres y a été modifiée.

SE CONFRONTER AUX MYTHES ANCIENS 29



poete William Butler Yeats présenta cette ceuvre comme « le meilleur livre paru en Irlande
de son vivant ». Selon lui, Lady Gregory avait offert aux Irlandais une ceuvre de portée
équivalente aux Mabinogion au Pays de Galles, a Le Morte d’Arthur en Angleterre, et
au Nibelungenlied en Allemagne. Il ajouta poétiquement qu’aux yeux des Irlandais, ces
personnages devraient étre placés au-dessus de tous les autres, « car ils ont habité des
lieux ol nous nous promenons a cheval et allons au marché, et se sont parfois rencontrés
sur les collines qui projettent au soir leurs ombres sur nos portes ».4

Marion Deane a révélé toute la complexité de ce court récit d’'une naissance.*’” Un
vol d’oiseaux avait dévasté les environs de Navan Fort, sur le domaine d’Emain Macha.
Deichtire et son époux Conchobar, roi d’Ulster, montérent a bord du char de celui-ci, et
accompagnés des guerriers de la province, pourchassérent les oiseaux vers le Sud. Neuf
paires de ces majestueux oiseaux, dont chacune était liée par des chaines en argent,
conduisirent les guerriers loin de leur pays sinistré. Les chasseurs finirent cependant par
perdre de vue les oiseaux et, a la tombée de la nuit, aux premiéres neiges, ils se réfugieérent
dans un brug, une grande maison, ou ils furent accueillis chaleureusement. Une femme
était sur le point d’accoucher d’un garcon : au moment méme de sa naissance une jument
accoucha également de deux poulains jumeaux.

L’enfant fut allaité par Deichtire, qui se révéla non seulement une excellente sage-
femme mais se trouva aussi étre la meére véritable de '’enfant. Le nouveau-né fut emmené
4 Emain Macha, ou il tomba malade et succomba. Deichtire, dans sa douleur, but dans une
coupe de cuivre : a chaque gorgée avalée, une minuscule créature sautait dans sa bouche.
Plus tard, dans son sommeil, Deichtire vit le dieu Lug mac Ethnend. Il lui expliqua qu’il
était a origine de la dévastation des terres d’Emain, car son objectif était de rassembler
le groupe de guerriers en ce lieu. Il lui révéla également qu’elle avait passé cette nuit-la
avec lui et qu’il était le pere de 'enfant né de sa premiére grossesse et mort depuis. Il lui
annonca qu’il allait lui donner un nouvel enfant. Selon le récit, « c’était le garcon qui avait
été élevé, celui qui était apparu dans son ventre » (« bai in mac altae, ocus ba hé tatharla
inna broind... »). Les poulains nés la méme nuit, expliqua-t-il, avaient été élevés pour ce
garcon. Apres ces révélations, Deichtire trouva le moyen de faire une fausse couche pour
pouvoir se remarier sans étre encombrée d’un enfant. Il apparait également dans le récit
que Conchobar, dans ses moments d’ébriété, avait I’habitude de coucher avec sa sceur
Deichtire. Il décida d’unir celle-ci a Sualtaim mac Roig, a la suite de quoi elle tombe de
nouveau enceinte. Elle accoucha d’un fils qu’on dénomma Sétanta, et qui plus tard porta
le nom de Ca Chulainn.

Le fait que Deichtire ait été fécondée a deux reprises par Lug, puis par Sualtaim,
est I'un des nombreux détails que Lady Gregory a choisi de passer sous silence ou de
transformer, ce qui ne surprendra gueére. Forts éloignés d’un scénario familial normal, ces
événements sont toutefois narrés comme un simple récit d’une naissance. Selon M. Deane,
plusieurs themes mythiques se mélent dans la narration. Deichtire est a la fois sage-femme
et mere dans I'épisode du brug, et Lug est présenté non seulement comme I'enfant né de

46  A. Gregory, Cuchulain of Muirthemne (1902), p. viii, xvii.

47 M. Deane, « Dangerous liaisons », Proceedings of the Harvard Celtic Colloquium 23 (2003), p. 52-79 ;
« Compert Conculainn : possible antecedents? », dans J.E. Rekdal & A. O Corrdin (dir.), Proceedings of the
Eighth Symposium of Societas Celtologica Nordica (2007), p. 61-85 ; « Kingship : a valedictory for the sacred
marriage », dans R. O hUiginn & B. O Cathdin (dir.), Ulidia 2 (2009), p. 326-42 ; « From sacred marriage to
kingship ».

30 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



sa premiére grossesse (le garcon qui a été élevé) mais aussi comme le pére et le fils de la
seconde grossesse. L’'union de Lug et de Deichtire était donc incestueuse, tout autant que la
relation de celle-ci avec Conchobar. Deane suggere que dans ce contexte, I'inceste souligne
la distinction entre nature et culture et représente un moment imaginaire de transition,
apparu a I'’émergence de normes sociales bannissant I'inceste. J’ajouterai que l’inceste
était probablement percu comme un acte qui marque le statut marginal d’un roi ou d’'une
divinité se situant au-dessus de I'ordre social, tout comme une origine incestueuse pouvait
étre I'une des caractéristiques d’un héros.

Pour un public de I'époque médiévale, un tel scénario n’avait sans doute rien
d’extraordinaire ni d’invraisemblable. En effet, la signification symbolique et les
implications sociétales de certains détails et leurs contradictions apparentes auraient
communiqué au public d’alors des sens plus profonds et desrésonnances qui échapperaient
a un auditoire de notre époque. Deane souligne la maniere dont la dimension mythique
établit une relation de corrélation entre actions humaines et forces cosmiques. La
concurrence entre un mari et un amant se trouve mise en paralléle avec une lutte a
grande échelle entre divers éléments de lumiere pour la possession de la terre. La nature
sacrée de la royauté de Conchobar sortirait renforcée d’un tel paralléle narratif, et, comme
I’a observé Deane, le nom de Deichtire (contenant les éléments tir, terre, et dag-thir ou
deg-thir, terre fertile) aurait évoqué une déesse de la terre et de ’Autre Monde.

Le cycle des saisons présent dans le récit aurait été fort bien compris des auditeurs de
I'Irlande ancienne. La terre est décrite comme stérile au début de I’hiver, tandis que le roi
sacré Conchobar et le dieu Lug sont présentés comme deux rivaux se disputant le pouvoir
etles fruits de la terre, incarnés par la déesse de la souveraineté. Le theme du pays sinistré,
trés courant dans la littérature ancienne irlandaise, refléte 'absence d’un roi juste qui lui
rendrait sa fertilité, ce que le roi Conchobar n’a pas réussi a accomplir. Conchobar et Lug
incarnent, chacun a sa maniére, le soleil, le ciel ou la lumiere, et symbolisant également
la puissance changeante du soleil. Le soleil mourant et les oiseaux migrateurs annoncent
larrivée de 'hiver, au moment ou le pouvoir de Conchobar décline tandis que celui de Lug
serenforce. Avec la tombée dela nuit et de la neige, le soleil entame sa descente dans I’Autre
Monde. Lorsque Lug féconde Deichtire une seconde fois et lui déclare qu’il est a la fois le
pére et le fils, on peut dresser un parallele logique avec le soleil, qui s’alimente lui-méme et
géneére toutes les autres formes de vie. Aprés sa fausse couche, quand Deichtire a « vidé le
contenu vivant de son ventre », elle recouvre complétement la santé, tout comme la terre,
au retour du soleil, se décharge de ses fruits pour se renouveler.

Sur le plan humain, toutefois, la fertilité incontrolée de Deichtire et les activités de
Lug posent des difficultés aux proches de Deichtire en Ulster, car un enfant illégitime
serait un probléme. D’autre part, le role de Lug dans la destruction du domaine royal
constitue une menace pour la souveraineté de Conchobar. Mythe exemplaire visant a
expliquer les origines de coutumes particuliéres et a servir de modéle moral, ce récit
retrace également le retour au pouvoir du roi et les conséquences qui en découlent.
Pour assurer la prospérité de son royaume, Conchobar ne participe pas a un rite de
mariage sacré avec la déesse de la souveraineté. Aulieu de cela, il ratifie son role de chef
politique en concluant un mariage avec une personne étrangeére a son groupe familial.
Il renforce ainsi sa puissance et son prestige royal, restructurant les lois de la nature. A
travers 'union qu’il organise entre Deichtire et Sualtaim, il obtient que celui-ci veille &
la conduite de ses affaires, et crée une relation contractuelle de clientélisme régie par

SE CONFRONTER AUX MYTHES ANCIENS 31



un systeme des devoirs et d’obligations réciproques qui perdurera par la suite en tant
qu’institution royale.

Cette interprétation du récit de la naissance de Cu Chulainn présente au lecteur
moderne quelques thématiques essentielles : symbolisme solaire lié a la royauté et a la
divinité, association d'une déesse de la souveraineté a la prospérité de la terre, caractere
sacré delaroyauté etliens deshommes avec ’Autre Monde. Ces motifs et thémes récurrents
dans la tradition de I'Irlande ancienne ont chacun, a leur fagon, laissé leur marque dans
divers contextes archéologiques, en Irlande et ailleurs en Europe.

32 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



La résidence de I'Autre Monde sur la
riviere Boyne

La riviére Boyne prend sa source au pied de la colline de Carbury Hill, dans le comté
de Kildare, et traverse les terres fertiles du comté de Meath, pour déboucher dans la
mer d’Irlande, au sud du promontoire de Clogher Head, a l'est de la ville de Drogheda.
Pres du village de Slane, la riviére forme une grande boucle dans laquelle se niche un
complexe préhistorique fort célébre, dominé par les imposantes sépultures mégalithiques
de Newgrange, Dowth et Knowth (Fig. 2.1).

Ces paysages et leur riviére sont un vivier extraordinaire d’éléments mythiques. Ce
passé mythologique foisonnant fut I'un des nombreux défis auxquels a été confronté
M.]. O’Kelly des le lancement de son programme de fouilles a Newgrange, au début des
années soixante.*®

L’'immense tumulus de Newgrange a été construit sur le point le plus élevé d’une
créte basse, 'entrée du tombeau orientée vers le sud-est, face a la Boyne. Tout comme
les monuments de Knowth, a un kilométre en amont au nord-ouest, et de Dowth, a un
peu moins de deux kilometres au nord-est, Newgrange représenta de toute évidence
une tache colossale pour les fermiers qui I'édifiérent, équipés alors d’outils de ’dge de
pierre. Les fouilles ont permis de tracer le premier plan précis du célebre monument et
ont fourni de nombreux détails sur sa construction, sa décoration et sa chronologie. C’est
un tumulus & peu pres circulaire, au diamétre maximal de 85 métres et d’une hauteur de
11 metres environ. Ce cairn de pierres s’étend sur prés de 0,4 ha et est principalement
composé des pierres rondes roulées par les eaux. Il est entouré d’une bordure composée
de 97 grosses pierres, dont plusieurs sont décorées.

Grace a la datation au radiocarbone effectuée sur des échantillons de matériaux
organiques récupérés dans les fouilles, nous savons aujourd’hui que la chambre du
tombeau a été construite il y a plus de cing mille ans, soit peu avant 3 000 av. J.-C. Le couloir
de dix-neuf meétres de long est bordé de 43 orthostates, des grandes pierres dressées a la
verticale. Sa couverture est composée d’énormes dalles transversales dont la plus grande
pése environ dix tonnes. La chambre est cruciforme, de configuration commune, et dotée
d’une belle volte en encorbellement d’'une hauteur de 6 métres. Il semble que la cellule
située a l'est de la chambre mortuaire était la plus importante, étant non seulement plus
grande, mais plus décorée que les autres. La piéce comporte quatre grands récipients

48  M.J. O’Kelly, Newgrange (1982).

LA RESIDENCE DE LAUTRE MONDE SUR LA RIVIERE BOYNE 33



Fig. 2.1. La riviere Boyne, devant un tumulus préhistorique et, en arriere-plan, Newgrange.

circulaires de pierre creusée : ces cuvettes peu profondes, caractéristiques de celles que 'on
trouve dans d’autres tombes a couloir, ont probablement servi a recueillir des os humains.

Le tombeau étant resté ouvert au moins depuis la fin du xvire siecle, peu d’éléments du
contenu original ont subsisté. Les fouilles de la chambre mortuaire ont permis de retrouver
des ossements calcinés (provenant de quatre ou cing personnes). C’est le positionnement
de ces os qui a conduit O’Kelly a supposer qu’ils étaient déposés dans ces cuvettes de pierre.
Les objets découverts avec les ossements sont caractéristiques des tombeaux a couloir
irlandais ; ils comprennent des perles de pierres et pendentifs, des fragments d’épingles en
os et de petites boules de pierre polie (y compris une paire conjointe).

Parmi les éléments architecturaux découverts par O’Kelly, on trouve la roof-box :
il s’agit d’'une ouverture pratiquée entre les deux premieres dalles de la couverture du
couloir, prés de l’entrée, ce qui suppose que la facade du tumulus était incurvée a cet

34 ARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



North-west

Path of solstice sunlight

South-east

Path of solstice sunlight

Fig. 2.2. Description du phénomene du solstice dans la tombe de Newgrange.

endroit pour rendre l'ouverture accessible. A 'aube du solstice d’hiver, le jour le plus
court de l'année, les rayons du soleil levant passent a travers 'ouverture et illuminent
brievement la chambre (Fig. 2.2).

Ce phénomeéne, qui dure un peu plus d'un quart d’heure, s’observe pendant plus
d’une semaine, avant et apres le solstice. Cest seulement au moment précis du solstice
que la lumiére atteint la cellule terminale de la chambre. On suppose qu’a ’époque de la
construction de la tombe, le rayon divisait en deux la chambre, illuminant ’alcéve du fond.
Il ne fait aucun doute que 'orientation du tombeau était d'une importance cardinale pour
ses visiteurs, les phénomenes solaires ayant une place prépondérante dans les croyances
et pratiques magico-religieuses de I’époque. On peut supposer que des rites complexes
se pratiquaient a I'intérieur comme a l'extérieur du monument pendant le solstice, ainsi
qu’en d’autres occasions.

LA RESIDENCE DE LAUTRE MONDE SUR LA RIVIERE BOYNE 35



Des indices de rites solaires ont été relevés sur un autre site de la vallée de la Boyne.
Deux tombes sont situées dans la partie ouest du grand tumulus de Dowth et il semble qu’en
hiver les rayons du soleil couchant éclairent l'intérieur du tombeau au sud.* Toutefois
des doutes subsistent encore quant aux alignements équinoxiaux proposés concernant le
monument de Knowth.5° Quoi qu’il en soit, il n’est pas certain que ces deux jours de 'année
ou jour et nuit sont d’une méme durée aient été des moments significatifs aux yeux de la
communauté agricole de ’époque. Il est bien sir possible que la précision astronomique
a laquelle nous sommes aujourd’hui accoutumés soit peu pertinente dans ce contexte.
Comme nous le rappelle Robert Hensey, le spectacle de la lumiere traversant les ténébres
d’un tombeau pouvait constituer en soi un événement rituel d'une importance majeure.
Le soleil a sans doute alors été considéré comme un témoin, ou comme la métaphore
d’'une vérité ou de connaissances sacrées.’! Créateur de la vie sur terre, le soleil était
probablement aussi un symbole de puissance sexuelle.

Les fouilles de Newgrange ont révélé que d’importantes quantités de matériaux
s’étaient effondrées au pied du tumulus pour former une couche de pierres d’une largeur
de 8 a 10 meétres a l'extérieur de la bordure de soutien encerclant le monument. O’Kelly
pensait qu'un mur incliné de pierres de prés de 3 métres de haut avait été construit sur
les dalles de bordure. Selon son hypothese, le tumulus avait originellement la forme
d’un tambour (pentes raides, sommet plat). Au sud-est, a la base de I'’éboulement, a été
découvert un grand nombre de pierres angulaires de quartz, indiquant pour O’Kelly que
la fagade du tumulus se composait, au moins dans la zone de I'entrée, de roche de quartz
blanc étincelant et de pierres de granit ovales. Le monument présenté aujourd’hui au
public a été construit sur la base de ces hypotheses. La reconstruction « en tambour »
doté d’une facade de quartz et granite fait notamment l'objet de controverses. Selon une
autre hypothése, ces pierres de quartz et de granit étaient disposées au sol pour former
une sorte de plate-forme devant la tombe. D’autre part, O’Kelly pensait que le monument
tout entier avait été créé a une seule et méme époque (méme si la construction a sans
doute pris plusieurs décennies). Cependant, les couches de terre qu’il a relevées dans le
cairn pourraient en fait témoigner de la succession de nombreuses phases de croissance
végétative, ce qui impliquerait un processus d’agrandissement long et complexe étalé sur
plusieurs époques, voire plusieurs centaines d’années. On suppose en effet que Newgrange
fut, pendant une durée considérable, un haut lieu de pélerinage.

Selon les estimations, le cairn se composerait de 200 000 tonnes de matériaux pierreux,
pour la plupart des pierres roulées par les eaux provenant des terrasses alluviales de la
Boyne, a 1 km au sud. Il est intéressant de noter l'utilisation quasi exclusive de pierres dans
ce cairn, qui contraste avec l’alternance de couches d’argile et de pierres observée dans
la structure du grand tumulus de Knowth. Certaines pierres rondes, notamment celles de
granit, ont pu étre délibérément prélevées sur la cote septentrionale de Dundalk Bay, &
plusieurs kilomeétres au nord, et ramenées jusqu’au site du tumulus. Certaines pierres de
quartz pourraient provenir des montagnes de Wicklow, au sud du site. Ensemble, la tombe
etla bordure du tumulus comprennent plus de 500 pierres de grande taille. Ce sont pour la

49 A. Moroney, « Winter sunsets at Dowth », Archaeology Ireland 13 : 4 (1999), p. 29-31.

50 F Prendergast & T. Ray, « Ancient astronomical alignments : fact or fiction? », Archaeology Ireland 16 : 2
(2002), p. 32-5.

51 R Hensey, « The observance of light : a ritualistic perspective on ‘imperfectly’ aligned passage tombs »,
Time and Mind : the Journal of Archaeology, Consciousness and Culture 1 (2008), p. 319-30.

36 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



plupart, de grandes pierres de grauwacke, un type de gres dont la source la plus probable
est située au village de Clogherhead, au nord de 'embouchure de la riviére Boyne, ou la
roche exposée aurait été relativement facile a exploiter.s

La facilité de l'extraction n’est peut-étre qu'un des facteurs qui ont pu entrer en
jeu. Il se peut que la cote maritime ait été pergue comme un espace liminal conférant
une signification spéciale a ces pierres, qui ainsi auraient possédé une qualité magique
intrinséque, indépendamment de leur utilisation dans le tombeau.

Des fouilles au sud de la tombe ont révélé des activités plus tardives au-dessus
de I’éboulis et au-dela de ses limites. On y trouva de nombreux indices d’occupation
et d’activités humaines : foyers, puits et fosses, trous laissés par des poteaux ou pieux,
courtes tranchées de fondation, tessons de vases campaniformes du début de I'Age
du Bronze, ainsi que des silex et des os d’animaux. La datation au radiocarbone des
échantillons de charbon retrouvé dans I'une des fosses indique que le site a di est occupé
entre 2488 et 2284 avant J.-C. Une hache en bronze semble avoir été une offrande posée
devant la tombe un peu plus tard, au début de I’Age du Bronze. Les restes d’animaux
retrouvés étaient principalement des os de bovins et de porcs domestiqués, ces derniers
constituant 'espéce dominante. Leur présence témoigne peut-étre de festins rituels
organisés devant le monument entre la fin du troisiéme millénaire et le début du
deuxiéme millénaire avant J.-C. Il fait peu de doute que d’autres rites furent pratiqués
autour des cercles de fosses et de poteaux découverts prés du grand tumulus. On ignore
sil’acces a la tombe était alors possible. Aucun indice ne permet de supposer qu’elle fut
fréquentée dans des périodes ultérieures, bien qu’on sache que de nombreux rituels ne
laissent aucune trace archéologique.

Des ossements de chevaux y ont également été découverts (représentant environ 1 %
de I’ensemble). Ces vestiges furent initialement considérés comme des artefacts exotiques,
tout comme les objets de métallurgie, coincidant avec ’avéenement de la céramique de type
campaniforme (soitlafin du troisieme millénaire avant].-C.). Orladatation auradiocarbone
de dents retrouvées a 'extérieur du tumulus indique que ces vestiges de chevaux datent
en fait des deux premiers siécles apres J.-C.>® Le site a livré d’autres preuves d’activités
humaines a I’Age du Fer, notamment de nombreux objets de type romano-britannique,
dont un grand nombre a été trouvé pres de ’entrée du tombeau. Parmi ceux-ci figuraient
notamment un fragment de torque d’or de I’Age du Bronze, ouvragé au Xiie siécle avant
J.-C. et portant une inintelligible inscription romaine, vingt-cinq piéces de monnaie datant
du régne de ’'Empereur Domitien (c. 81-96 apres J.-C.) jusqu’a la période d’Arcadius (c. 385
apres J.-C.), des fibules, des perles de verre, des anneaux et bracelets d’or.>* Ces objets
étaient pour la plupart des offrandes votives déposées devant le monument, et témoignent,
en particulier les artefacts d’or, d'une importante pratique de dépots rituels. En outre, les
ossements de chevaux évoquent la possibilité de rituels équins.

52 M. Corcoran & G. Sevastopulo, « The origin of the greywacke orthostats and kerbstones at Newgrange
and Knowth, Brd na Béinne », Heritage Council, séminaire de mars 2008, https://www.yumpu.com/en/
document/view/22251473

53 R. Bendrey etal, « The origins of domestic horses in northwest Europe », Proceedings of the Prehistoric
Society 79 (2013), p. 91-103.

54 R.A.G.Carson & C. O’Kelly, « A catalogue of the Roman coins from Newgrange, Co. Meath », Proceedings of
the Royal Irish Academy 77C (1977), p. 35-55. L'inscription sur le torque se lit ainsi : « SCBONS.MB ».

LA RESIDENCE DE LAUTRE MONDE SUR LA RIVIERE BOYNE 37



La dimension mythique

Lorsqu’il fait paraitre son rapport sur les fouilles des années 1962-75 & Newgrange,
O’Kelly intitule son ouvrage Newgrange : archaeology, art and legend. Fort conscient de
la place prépondérante qu'occupent Newgrange et les autres grandes tombes de la vallée
de la Boyne dans la mythologie ancienne d’Irlande, il consacre un court chapitre de
six pages a ce point. Il souligne alors que selon la tradition médiévale, Brug na Bdinne
(résidence de ’Autre Monde sur la Boyne) était le foyer des Tuatha Dé Danann (les gens
de la déesse Danu), parmi lesquels figuraient le puissant dieu Dagda et son fils Oengus.
Les premiers rois de Tara se sont approprié la vallée, qu’ils considéraient comme le lieu
de sépulture de leurs ancétres paiens. Dagda et Oengus paraissent dans Tochmarc Etaine
(La Courtise d’Etain) ot 'on apprend que le brug appartenait a Elcmar, époux de Béand,
la déesse de la riviére Boyne.

Pour O’Kelly, c’est l’association de Newgrange avec le chef des dieux et son fils
qui conféra a ce lieu son caractére sacré au cours des siécles, expliquant la quantité
d’offrandes qui y furent déposées a '’époque des Romains. Il chercha également a établir
une corrélation entre les visites annuelles du soleil a la tombe et la nature solaire de la
divinité attribuée au dieu Dagda par certains érudits comme T.F. O’Rahilly.

O’Kelly n’exprime aucune opinion quant a la mythologie associée a la riviére Boyne,
il nous semble cependant que T’histoire de Newgrange y trouve la sa source. Souvent
considéré comme un cimetiére, ’ensemble archéologique de la vallée de la Boyne est bien
plus qu'une somme de tombes individuelles. On sait qu’a la préhistoire, la construction de
monuments sur un site servait a établir ou a renforcer 'importance de lieux particuliers.
En outre, ces monuments imposaient un nouvel ordre a leur environnement. Un groupe
de tombes de petite taille &8 Knowth et un petit tombeau & I'ouest de Newgrange pourraient
avoir été au départ de la construction de ces monuments de petite échelle, en harmonie
avec le paysage, initialement nichés dans le coude de la Boyne. Leur succédéerent par la
suite les tombes imposantes et complexes de Newgrange, Knowth et Dowth, qui témoignent
clairement, de par leur visibilité et leur envergure, d'un intérét accru des sociétés pour
lart et ’architecture.

Surplombant désormais le paysage, les grandes tombes devinrent le point focal
auquel se grefferent de plus petites constructions, attirant moult activités cérémonielles
et régissant ainsi I'espace, le temps et les mentalités. Comme I’a souligné Stefan Bergh,
les grands monuments tels que Newgrange se caractérisent par leur complexité de
construction et par la mobilisation d’'une main d’ceuvre massive. Reflétant un milieu
religieux concurrentiel dans lequel certaines connaissances étaient le privilege d’une
poignée d’individus qui, forts d’une capacité de prévision des phénomeénes célestes,
semblaient détenir la maitrise du temps, expression du pouvoir ultime. Dans ces grands
monuments, les rituels étaient fondés sur une part de mystere. Selon la formule de Bergh,
Newgrange était « un monument de secrets ».5

Les grandes enceintes circulaires, telles que le vaste terrassement situé a coté de Dowth
(site Q) ou d’autres monuments pres de Newgrange, témoignent du fait que ce lieu sacré
retint longtemps son importance, et ce, au moins jusqu’a la fin du troisieme millénaire
avant J.-C. Toutes modestes qu’elles fussent, les premieres petites tombes sanctifiérent le

55  S.Bergh, « Design as message. Role and symbolism of Irish passage tombs », dans A. Rodriguez Casal (dir.),
O Neolitico Atldntico e as orixes do megalitismo (1997), p. 149.

38 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



paysage, mais il est possible qu’avant elles, la riviere elle-méme ait conféré a ces terres
leur statut sacré. Les origines mythiques de la riviére sont en effet surprenantes.

Le Dindshenchas en prose relate la naissance de la Boyne & sa source, le puits de
Nechtan, qui se trouve au pied de la colline de Carbury Hill, dans le comté de Kildare. La
riviere joue un role fondamental a 'origine du processus mythopoiétique :

Bdand, la femme de Nechtdn, fils de Labraid, se rendit au puits secret situé dans 'espace
vert de Sid Nechtdin. Toute personne qui allait au puits en repartait les yeux éclatés, seuls
Nechtan et ses trois échansons, dénommés Flesc, Ldm et Luam, en revenaient indemnes.

Unjour,la déesse Béand, par orgueil, se rendit au puits pour en vérifier par elle-méme
la puissance, déclarant qu’il ne possédait aucun moyen secret de fracasser son corps.
Elle fit trois tours du puits, dans le sens antihoraire. (Sur quoi) trois vagues successives
émanant du puits déferlerent sur elle, la privant d'une cuisse, d'une main et d’un ceil.
Fuyant sa honte, elle se tourna vers la mer, poussée par les eaux, jusqu’a 'embouchure de
la riviere Boyne [ou elle périt noyée]. C'était la meére d’Oengus, fils du dieu Dagda.

Ainsi : B6 est le nom du ruisseau [de Sid Nechtain] et Find le nom de la riviére de
Sliab Guairi. Leur confluence fournit le nom Bdand [= B6 + Find] ... .

Nous avons ici I’histoire de la visite imprudente de Béand, épouse du dieu Nechtan, a la
source interdite. Elle fait & trois reprises le tour du puits dans le sens antihoraire, négligeant
une circumambulation favorable dans le sens du soleil. Elle est ainsi sévérement punie
de sa curiosité et de son orgueil. Trois vagues s’écrasent ainsi sur elle, la « privant d'une
cuisse, d’'une main et d’un ceil ». Elle tente de fuir et se noie a ’'embouchure de la Boyne.
De cet événement cataclysmique nait la riviere. Notons les deux étymologies proposées
du nom de la riviére sacrée. Selon le récit ci-dessus, elle tire son nom de « Béand » soit de
la fusion de deux noms de riviéeres : Bo et Find. Comme I’a précisé Proinsias Mac Cana, la
production de variantes comme celles-ci est une caractéristique des mythes, dans lesquels
différents récits viennent souvent se confirmer et se compléter mutuellement plut6t que
se contredire.> Dans une version plus longue présentée dans le Dindshenchas métrique du
XI°® siecle, pas moins de quinze noms sont attribués a divers segments de la riviére. Dans
cette version manifestement influencée par I’érudition monastique chrétienne, la Boyne
rejoint la Severn, le Tibre, le Jourdain et d’autres grands fleuves, de sorte que tous fusion-
nent en un grand fleuve universel qui atteint, in fine, « le Paradis d’Adam ».5 Une histoire
comparable, sans doute empruntée au mythe de la Boyne, est d’ailleurs fournie dans le
Dindshenchas en prose pour expliquer 'origine de la riviere Shannon.

Georges Dumézil, éminent spécialiste de la mythologie comparée, a établi un
lien entre I’histoire de la Boyne et le mythe d’Apam Napat, dans la mythologie indo-
iranienne. Il a relevé des ressemblances frappantes dans ces récits issus des deux
extrémités du monde indo-européen, une situation excluant selon lui toute possibilité

56 P.Mac Cana, « Placenames and mythology in Irish tradition », dans GW. MacLennan (dir.), Proceedings of
the First North American Congress of Celtic Studies (1988), p. 335.

57 E. Gwynn, The Metrical Dindshenchas Part III (1913), p. 27 ; une traduction modifiée est fournie par M.
Herbert, « Society and myth, ¢.700-1300 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day anthology of Irish
writing, vol. 4 (2002), p. 254.

LA RESIDENCE DE LAUTRE MONDE SUR LA RIVIERE BOYNE 39



d’une transmission horizontale.® Bien que certains aspects des théories de Dumézil
soient contestés, il est communément admis que certains traits communs se retrouvent
dans de nombreuses mythologies indo-européennes. Dans le Rig-Véda, Apam Napat est
un dieu des eaux dont rayonne une force lumineuse et brillante : un pouvoir igné caché
dans les eaux. Dans lAvesta des Perses, ce méme dieu présente des caractéristiques
semblables. Il est le gardien d’un lac qui renferme le Xvarenah, la « gloire lumineuse »,
symbole éclatant du pouvoir royal. Diverses tentatives pour s’approprier ce trophée
interdit occasionnent un débordement des eaux et la création de plusieurs rivieres,
dont 'une conserve encore la lumiére divine.

Dumézil souligna que silalégende irlandaise ne mentionne aucune essence ardente
dans le puits de Nechtan, celui-ci contenait de toute évidence une force suffisamment
considérable pour faire éclater les yeux des transgresseurs. Patrick Ford a par la suite
proposé une solution ingénieuse : selon lui, cette force incarnait le pouvoir illuminant
de la sagesse. Il illustra cet argument par plusieurs exemples dans lesquels des puits
sont présentés comme des sources de connaissances, notamment un texte ou figure
la description d’un noisetier poussant au-dessus des eaux de Segais. Les noisettes qui
tombent dans I’eau y infusent la maitrise de ’art poétique, transmise a quiconque la
boit. Notons ici que « Segais » est un autre nom donné a la partie de la Boyne s’écoulant
du puits de Nechtan.®

On retrouve ainsi, dans les mythes traditionnels indo-iraniens et irlandais associés
aux rivieres, plusieurs thémes communs. Citons ainsi la récurrence d'un élément brillant
ou brilant dissimulé sous I'eau, élément qui n’est accessible qu’a certains privilégiés et
reste interdit au commun des mortels. Les triades sont un autre processus récurrent :
on tente a trois reprises de trouver le Xvarenah, et Béand fait trois tours du puits. Par
ailleurs, chaque tentative illégitime de capturer ou de défier la force cachée dans les eaux
provoque leur débordement.5

Si I'histoire des origines de la Boyne reléve vraisemblablement d’une tradition indo-
européenne, le caractere sacré de la riviére, et son association particuliére a une sagesse
secrete, sont particulierement anciens. Le nom méme de la Boyne, probablement a
Porigine Bou-vinda, aurait signifié « déesse a la forme de vache blanche ». Un nom composé
semblable, Go-vinda, existe en sanskrit. Ces deux noms attestent du prestige des bovins
dans les traditions indienne et irlandaise.®* Si ’élément sémantique bovin ne fait pas de
doute, le second, « -vind » fait 'objet de différentes interprétations. Il dérive d’un lexéme
indo-européen qui signifie « connaissance » ou « découverte ».%

Un lien étroit entre la Boyne et 'acquisition de la sagesse est entretenu dans les légendes
des Fianna, les hommes de Finn mac Cumaill. Selon la 1égende, ce héros tire du « saumon
de la sagesse » péché dans un étang issu de la Boyne deux savoirs capitaux : la guérison et

58 G.Dumézil, « Le puits de Nechtan », Celtica 6 (1963), 50-61. Egalement G. Dumézil, Mythe et épopée, vol. 3
(1973), p. 34 et 67 ou il suggere que la légende romaine du déluge du lac Albano pres de Rome est peut-étre
inhérente a la tradition, consulter a ce propos M.L. West, Indo-European poetry and myth (2007), p. 277.

59 PK. Ford, « The Well of Nechtan and ‘La Gloire Lumineuse’ », dans G.J. Larson (dir.), Myth in Indo-European
antiquity (1974), p. 67-74. A propos du puits de Segais : T.F. O’Rahilly, Early Irish history and mythology,
p. 322 ; V. Hull, « Early Irish Segais », Zeitschrift fiir celtische Philologie 29 (1962-64), p. 321-4.

60 E.B. Findly, « The ‘Child of the Waters”: a revaluation of Vedic Apam Napat », Numen 26 (1979), p. 164-84.

61 T.F. O’Rahilly, Early Irish history and mythology, p. 3 ; M. Dillon, Celts and Aryans (1975), p. 12.

62 H. Wagner, Studies in the origins of the Celts and of early Celtic civilization (1971), p. 23.

40 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



la poésie.®* Conor Newman a observé un possible lien entre le nom du puits, Nechtan, et la
riviere Nith, qui prend sa source dans un puits sur la colline de Tara. Bien que I’étymologie
du nom soit obscure et sujette a débat, comme 'ont souligné Dumézil et d’autres, les noms
Nith et Nechtan pourraient tous deux partager des racines indo-européennes, par dérivation
soit de *neigw-t- (en sanskrit nikta, signifiant « lavé, purifié », et en vieil-irlandais necht), soit
de I'indo-européen *new- qui signifie « nouveau, vigoureux, frais ».%

O’Kelly a brievement évoqué le caractére divin des personnages de Dagda et
Oengus, associés & Newgrange. Dans une étude innovante conjuguant P’archéologie et la
mythologie, John Carey a examiné certains textes anciens mentionnant Brug na Boéinne.®
Dans le court récit De Gabdil int Sida (La Prise du tumulus de ’Autre Monde), le Dagda (« le
dieu bienveillant », également nommé Eochaid Ollathair, « Eochaid le pere puissant »)
répartit entre ses suivants, les Tuatha Dé Danann, les tertres de 'Autre Monde (sid, sidh
en irlandais). Il attribue ainsi a Lug le tumulus Sid Rodrubdn, mais conserve un certain
nombre d’autres tumuli, dont Newgrange. Il ne donne rien a son fils Oengus (le Mac Oc ou
«le fils jeune »), qui est pourtant a la recherche d’un logis, lui accordant seulement une
nuit et un jour dans le brug. Or Oengus en prend possession, déclarant que « le monde
entier est jour et nuit, et c’est ce qui m’a été accordé ». Dans le Livre de Leinster datant du
XIr® siécle, les événements sont relatés selon le déroulement suivant :

Un roi célébre régnait sur les Tuatha Dé en Irlande.

Dagdn était son nom. Immense était alors son pouvoir, méme apres que les fils de
Mil se furent emparés du pays. En effet les Tuatha Dé détruisirent le grain et le lait
du territoire des fils de Mil jusqu’a ce que ceux-ci obtiennent ’amitié du Dagda. Par la
suite, il laissa intact leur grain et leur lait.

Quand il était roi, grand était son pouvoir. Il répartit les tertres du Sid entre les
hommes des Tuatha Dé, c’est-a-dire Lug Mac Ethnend, a Sid Rodrubdn, et Ogma, a Sid
Aircelltrai, mais le Dagda conserva pour lui-méme Sid Leithet Lachtmaige, Oi Asid, Cnocc
Béine et Bru Ruair. Il est dit, cependant, que Sid In Broga lui avait toujours appartenu.

Mac Oac se rendit aupres du Dagda pour obtenir un territoire apres que celui-ci
eut réparti les terres entre tous. Mac Oac était I'un des fils adoptifs de Midir de Bri
Léith et du prophéte Nindid.

«Je n’ai rien pour toi, dit le Dagda. J’ai achevé la distribution. »

«Alors donne-moi juste un jour et une nuit dans ta propre demeure », dit Mac Ooc.

Ceci lui fut accordé.

«Maintenant, retourne a ton peuple, dit le Dagda, parce que tu as épuisé ton temps. »

« 1l est clair, dit ’autre, que le monde entier est jour et nuit, et c’est ce qui m’a été
accordé. »

Face & cette réponse, le Dagan s’en alla, et le Mac Ooc resta dans son Sid.

63  ].F. Nagy, The wisdom of the outlaw (1985), p. 34, 214 ; D. O hOgdin, Fionn mac Cumhaill (1988), p. 55.

64 C.Newman, « Thesacrallandscape of Tara »,dansR. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (2011),
p. 37 ; G. Dumézil, Mythe et épopée, vol. 3, p. 35 ; également C-J. Guyonvarc’h, « Annexes étymologiques du
commentaire. Nechtan (*Nept-ono-) ou ‘le fils de la sceur’ », Celticum 15 (1966), p. 377-82 ; G.S. Olmsted,
The gods of the Celts and the Indo-Europeans (1994), p. 398 ; C. Jendza, « Theseus the Ionian in Bacchylides
17 and Indo-Iranian Apam Napat », Journal of Indo-European Studies 41 (2013), p. 431-57.

65 J. Carey, « Time, memory and the Boyne necropolis », Proceedings of the Harvard Celtic Colloquium 10
(1990), p. 24-36.

LA RESIDENCE DE LAUTRE MONDE SUR LA RIVIERE BOYNE 41



C’est un pays merveilleux, oul’on trouve trois arbres qui donnent perpétuellement
des fruits, un porc qui ne meurt jamais, un cochon roti, un vase contenant une liqueur
exquise, et toutes ces sources de vivres ne s’épuisent jamais.

Le récit de la maniére dont Oengus a obtenu la possession du brug est également présenté
dans une autre version, celle du conte Tochmarc Etaine (La Courtise d’Etain) qui a pu étre
composé pour la premiére fois au 1x° siécle. On y apprend qu’Oengus était la progéniture
du Dagda et de la déesse B6and (connue sous le nom Eithne). Celle-ci était alors I’épouse
d’un certain Elcmar. Oengus fut congu et né le méme jour : « Il a été engendré au lever
du jour et né avant la tombée de la nuit ». Dans Tochmarc Etaine, Elcmar (qui répond
également au nom de Nechtan) occupait le brug, et le Dagda expliqua a Oengus comment
le tromper et obtenir possession du site. Le Dagda lui suggéra de demander le royaume du
brug « pour un jour et une nuit », ce qui signifiait en réalité « pour I’éternité », car « c’est en
jours et nuits que le monde passe ». Elcmar fut ainsi dupé et contraint de quitter les lieux,
pour aller s’installer dans un tertre de ’Autre Monde a Cleittech, au bord de la Boyne.

Dans une troisieme version ultérieure, Altram Tighe Dd Mheadar (La Nourriture de
la maison des deux gobelets), Oengus jette & Elcmar un sort destiné a durer jusqu’a la
fin du monde, « ou se mélent le ciel et la terre, le soleil et la lune ».% Comme le démontre
admirablement Carey dans son étude, un théme commun unit ces trois versions : Oengus
obtient le brug grace au pouvoir des mots, c’est-a-dire une agilité ou magie verbale
impliquant la manipulation du temps.

Knowth figure également dans divers mythes. On trouve par exemple dans un poéme
bardique du x1r¢ siécle une mention de la « grotte de Knowth », citée comme Emain
Ablach (Avalon dans la 1égende arthurienne) et 'une des entrées & ’Autre Monde.*” Selon
le Dindshenchas poétique, Knowth était la « colline de Bui », lieu de sépulture d’une des
épouses du grand dieu Lug. Le nom Buil peut dériver du terme *buvya, signifiant « celle
qui est comme une vache ».%8 O Cathasaigh a repéré dans les premiers textes irlandais un
certain nombre de références indiquant selon lui que Bui aurait été une incarnation de la
déesse de la souveraineté, une personnification de la terre et de la fertilité, et une source
du pouvoir de la royauté sacrée.

Dans la littérature irlandaise ancienne, Dowth est nommée Dubad ou Sid mBreasail (le
tertre de ’Autre Monde de Breasail). Dans le récit Tochmarc Emire (La Courtise d’Emer), Cu
Chulainn va « du dieu a son prophéte », ce qui signifie qu’il part de « Mac Og i Sith in Broga »
(Newgrange) pour arriver a « Sith mBresail » (Dowth).” Dans la version du Dindshenchas
poétique, c’est Bresal qui a construit le monument. Dans ce récit, la manipulation du temps
apparait a nouveau comme un élément significatif. La sceur de Bresal jette un sort au
soleil pour stopper sa traversée dans le ciel, et obtenir que le jour dure indéfiniment, ceci
afin d’aider son frére & terminer la construction. Bresal, cédant & son désir charnel, a un

66 Traduction : L. Duncan, « Altram Tige D4 Medar », Eriu 11 (1932), p. 209.

67 FEJ. Byrne, « Historical note on Cnogba (Knowth) », Proceedings of the Royal Irish Academy 66C (1968),
Pp. 383-400.

68 H. Wagner, « Origins of pagan Irish religion », Zeitschrift fiir celtische Philologie 38 (1981), p. 6.

69 T. O Cathasaigh, « The eponym of Cnogba », Eigse 23 (1989), p. 27-38.

70  A.G.van Hamel, Compert Con Culainn and other stories (1933), p. 37. C. Swift, « The gods of Newgrange in
Irish literature and Romano-Celtic tradition », dans G. Burenhult & S. Westergaard (dir.), Stones and bones
(2003), p. 58, souligne I'absence de preuves claires permettant d’associer Sith in Broga a Newgrange.

42 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



rapport incestueux avec elle, le sortilege est rompu et le soleil disparait. Parce que la nuit
tombe, la construction de Dowth est « assombrie » (ro dubad), et ainsi, conclut le conte, « ce
lieu portera pour toujours le nom de Dubad (le noir) ».”*

La maitrise du temps si présente dans ces légendes a son parallele matériel dans
les traces du rite solaire révélé par des fouilles archéologiques & Newgrange. Cest une
coincidence remarquable que Carey ne manque pas de souligner. Comme O’Kelly, il pose
la question de savoir si des histoires couchées sur vélin a I’époque médiévale peuvent
conserver une partie des croyances qui avaient cours pendant la période néolithique des
milliers d’années auparavant.

Difficile, pour les esprits modernes, d’appréhender ce que représentait ’'apparition du
soleil au solstice d’hiver pour des spectateurs de la préhistoire. Ce spectacle symbolisait
pour ces hommes et femmes la renaissance du soleil, d’'une importance équivalente a
la résurrection dans P'esprit des chrétiens du Moyen Age, et une expérience mystique si
puissante qu’elle devait étre transmise d’une génération a I'autre. Nous tenons des preuves
que Newgrange était le foyer de pratiques occultes au x1° siécle (cf. partie ci-apres) : il
s’agissait alors encore vraisemblablement d’un lieu ou s’accomplissaient des activités
rituelles et ou se racontaient les anciens mythes. Ces mythes furent répétés et remaniés
pendant des siécles, conservant toutefois des informations précieuses sur les origines
sacrées de ce lieu.

La transmission de la tradition

La pérennité des mythes puissants ancrés dans des monuments tels que Newgrange ne
surprendra guére. Témoignages impérissables du passé, ces monuments peuvent a eux
seuls capter l'effort de conservation des vestiges des croyances des sociétés préhistoriques.
Cest notamment le cas dans la tradition du dindshenchas, ou 'on trouve des traces des
mythes rattachés aux caractéristiques naturelles et artificielles du paysage. En référence
a certains monuments néolithiques du sud-ouest de I'Ecosse, Julian Thomas déclarait que
« les monuments les plus durables, en particulier ceux construits de pierres et d’argile,
détenaient un véritable potentiel mnémonique. Leur présence continue dans le paysage
et leur réutilisation a permis de ramener le passé dans le présent. »”

En composant la description du site royal de Rathcroghan en 2009, j’ai imaginé qu’une
personnese tenantausommetdu grand tumulus dominant cetensemble a pucontempler un
paysage fourmillant de significations. Cette vue panoramique aurait permis de contempler
plus de vingt-cinq tertres funéraires, ce qui témoigne de 'importance et du caractére sacré
de celieu a la préhistoire. Représentation des liens unissant la communauté aux terres, les
vivants a leurs ancétres, ces tertres avaient une fonction mnémonique, ancrant le passé et
structurant ’histoire orale. Aujourd’hui, leur apparence presque invisible dans le paysage
est sans doute inversement proportionnelle & leur importance passée. Ces tertres étaient a
n’en pas douter des points de référence dans un paysage rituel et mythologique ou droits
territoriaux et identités généalogiques se reflétaient a la fois dans les monuments et dans
les traditions orales.

71 E. Gwynn, The Metrical Dindshenchas Part IV (1924), p. 272 ; ]J. Carey, « Time, memory and the Boyne
Necropolis », p. 27 ; M.J. O’Kelly & C. O’Kelly, « The Tumulus of Dowth, County Meath », Proceedings of the
Royal Irish Academy 83C (1983), p. 147.

72 J.Thomas, « The identity of place in Neolithic Britain », dans A. Ritchie (dir.), Neolithic Orkney (2000), p. 86.

LA RESIDENCE DE LAUTRE MONDE SUR LA RIVIERE BOYNE 43



Les datations proposées pour ces monuments recouvrent une période qui s’étend sur
un voire deux millénaires. Ainsi, un visiteur & 'aube de I’ére chrétienne aurait découvert
la un paysage associé a des personnages tant mythologiques qu’historiques. Certains lieux
de sépulture plus récents auraient été attribués a des personnages historiques encore
vivants de mémoire d’homme a cette époque, tandis que d’autres sépultures remontaient
a plusieurs générations en arriére, relevant d’'un temps mythique, bien que la distinction
ait été floue entre les notions de passé historique et de passé mythique pour les sociétés
avant ’émergence de ’écriture.” Pour Mircea Eliade et d’autres, dans de telles sociétés
orales, le souvenir d’une personne réelle ou d’'un événement historique ne subsisterait
que deux ou trois siecles tout au plus dans la mémoire collective, avant que cette personne
ne soit assimilée & son modeéle mythique, devenant souvent une figure héroique. Des
événements précis se seraient ainsi transformés en divers types d’actions mythiques,
comme par exemple un combat contre un monstre.”

En dépit de cette observation générale, la tradition orale n’est pas toujours dissoute
ou corrompue en quelques centaines d’années. Elle peut au contraire avoir perdurer
longtemps dans l’histoire, comme cela semble étre le cas chez les Tlingits, peuple
autochtone du sud-est de ’Alaska. Leurs histoires traditionnelles, consignées au début du
xx¢ siecle, relatent différents événements liés aux lieux et villages de la région de Dundas
Bay, notamment le récit intitulé La Premiére guerre du monde, qui relate une bataille des
premiers temps. Des études géologiques ont indiqué que ces terres furent ouvertes a la
colonisation sur les sédiments glaciaires bordant le front glaciaire au repos, peu apres
I'an mille. Ces habitations furent ensuite recouvertes par ’'avancée des glaces durant
le petit age glaciaire. La glace commenga a reculer avant 1794, on ignore exactement
quand. Depuis quelques décennies, on a pu identifier dans cette zone certains habitats et
caractéristiques topographiques mentionnés dans la tradition orale des Tlingits.

Une fouille archéologique menée dans un habitat associé au récit de la fameuse
bataille a indiqué qu’'une communauté s’y était effectivement établie autour de 1150, puis
que ce village fut abandonné quelques siécles plus tard, lors de 'avancée du glacier. Ces
recherches, dans leur ensemble, ont permis d’établir une corrélation entre la tradition
orale et les modifications du paysage, telles que l'avancée glaciaire, I’élévation du
niveau de la mer, le déplacement des populations et des habitats humains. Les fouilles
archéologiques et la datation au radiocarbone ont contribué a la mise au point d’un cadre
chronologique global pour ces événements. Certes, les narrations orales peuvent contenir
des incohérences chronologiques, comme on en trouve ’exemple dans La Premiére
guerre du monde qui fusionne différentes batailles pour relater la guerre initiale des
Tlingit. On considere cependant que leur tradition orale possede une validité historique
depuis pres de 850 ans. Un certain nombre de facteurs peuvent expliquer l'apparition
de ce conservatisme historique, notamment le role fondamental des traditions dans la
pérennisation des identités collectives, la préservation des droits d’acces au territoire et
aux ressources, et la structuration des relations sociales.”

73 ]. Waddell et al., Rathcroghan, Co. Roscommon (2009), p. 205.

74 M. Eliade, The myth of the eternal return (1971), p. 43 ; R. Bradley, The past in prehistoric societies
(2002), p. 8.

75 A.L. Crowell & W.K. Howell, « Time, oral tradition, and archaeology at Xakwnoowu », American Antiquity
78 (2013), p. 3-23.

44 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Il est évident que le paysage et les monuments de la Boyne ont fait 'objet de nombreux
récits oraux témoignant des événements et des personnages importants des temps
ancestraux. Mais cette vallée se distingue comme un lieu d’exception, car il n’existe
aucun complexe mégalithique porteur d’une tradition aussi riche dans le domaine de la
mythologie. Certes, quelques bribes éparses de tradition folklorique ont été conservées
jusqu’a ce jour en d’autres lieux, comme par exemple le site de Knockma. Cet ensemble
de monuments surmontant la colline éponyme proche de Tuam, dans le comté de Galway,
est sans doute le vestige d’un petit cimetiére de tombeaux a couloir. Dans un passé récent,
le folklore local était dominé par le mythe de Finnbheara : ce chef des fées avait pour
habitude d’attirer les jolies femmes vers son domaine de ’Autre Monde. Le personnage
apparait brievement dans la littérature médiévale, par exemple dans le récit Altram Tighe
Dd Mheadar (La Nourriture de la maison des deux gobelets), ou il rend visite & Oengus
dans le brug pour y voir les femmes :

... tainig Finnbharr Meadha o Sidh maelcnocach Meadha gunuigi in mBrug os Boinn
d’fechain an banntrachta sin ...

... Finnbarr Meadha vint du Sid de la colline nue de Meadha, jusqu’a la résidence
de ’Autre Monde sur la Boyne pour voir ces femmes ...”

Le cimetiére de tombes a couloir de Loughcrew, dans le comté de Meath, est dénommé
Sliabh na Cailli, ce qui signifie « la colline de la vieille dame ». D’aprés la tradition, les
cairns de ces sépultures auraient été formés par des pierres tombées de son tablier. De
nombreux contes folkloriques font référence a ce personnage féminin, notamment en
Irlande et dans le gaélique écossais, et elle est parfois associée a des monuments méga-
lithiques comme la fameuse tombe de Labbacallee (Leaba na Cailli, ou « le lit de la vieille
dame ») dans le comté de Cork.

Il est d’ailleurs intéressant de noter que Loughcrew est I'un des sites mégalithiques
sur lesquels ont été retrouvées des traces d’activités humaines datant de ’Age du Fer, tout
comme a Newgrange et Knowth. On a en effet découvert des milliers de fragments de
petits éclats d’os polis dans I'une des tombes a couloir de Loughcrew. Leurs décorations
gravées sont loin d’étre 'ceuvre expérimentale d’un artisan, et il est plus probable, compte
tenu du contexte, que ces artefacts aient eu une fonction rituelle, comme I’a suggéré Barry
Raftery.”” Certains de ces fragments portent des motifs caractéristiques du style de La
Téne, généralement datés approximativement au I* siécle de notre ére. La plupart des
fragments ne sont pas décorés mais sculptés avec grand soin dans des cotes de bovins et
polis & la main. Ces objets ont pu étre utilisés dans certains rituels divinatoires tels que «le
jet des os », décrit comme des lamelles de bois par Tacite dans La Germanie :

76 L. Duncan, « Altram Tige D4 Medar », p. 193, 212. Folklore : R. Lynch, The Kirwans of Castlehacket, Co.
Galway (2006). Lhypothese selon laquelle Knockma était autrefois Cuil Cheasra, tombe de Cesair, petite-
fille de Noah, venue avec son entourage en Irlande avant le Déluge, est une invention d’antiquaire du
xvii¢ siecle. Selon H. Morris, « Dun na mBarc and the Lady Ceasair », Journal of the Royal Society of
Antiquaries of Ireland 63 (1933), p. 81, un tumulus préhistorique d’envergure situé a Knockadoobrosna,
prés de Boyle, Co. Roscommon, est un possible lieu de sépulture de Cesair. A propos de Cesair : J. Carey,
« Origin and development of the Cesair legend », Eigse 22 (1987), p. 37-48.

77  B.Raftery, « Iron Age Ireland », dans D. O Créinin (dir.), A new history of Ireland (2005), p. 159.

LA RESIDENCE DE LAUTRE MONDE SUR LA RIVIERE BOYNE 45



IIs manifestent le plus grand respect envers les oracles et les osselets. Leur procédé
oraculaire est toujours le méme. Ils coupent une petite branche d’un arbre & noix,
qu’ils découpent en longues lamelles, puis gravent de divers signes. Ces lamelles sont
jetées en l’air et retombent sur un tissu blanc. Alors, un prétre de I’état, s’il s’agit d’'une
consultation publique, ou un chef de famille, si c’est une affaire privée, invoque les
dieux et, le regard fixé sur le ciel, souléve trois lamelles, I'une apres l'autre. Ensuite,
en fonction du signe qu’il y lit, 'officiant livre son interprétation.”

Laréutilisation occasionnelle des sépultures préhistoriques ou des cairns dans le travail du
fer suggére une autre dimension rituelle. Ce type de métallurgie magique a été identifiée
dans plusieurs tombes néolithiques ainsi, que dans les ouvrages d’'un certain forgeron des
premiers temps médiévaux, qui exercait ses compétences a Tara, et qui est décrit comme
« un savant des arts occultes et un prophete célebre ».”° Ceci nous invite a supposer que
les sociétés de ’Age de Fer ont pu utiliser les tombes néolithiques & chambres du nord de
’Ecosse, identifiées par Richard Hingley a des fins occultes.®

Laréutilisation répétée des tombes mégalithiques a divers moments de la Protohistoire
a pu étre un phénomene fréquent, mais il est difficile d’en établir la preuve, d’autant plus
que ces pratiques ne sont pas souvent étudiées. Ceci étant, des indices forts intéressants
ont été découverts au cimetiére de tombes a couloir de Carrowmore, dans le comté de
Sligo. Il est en effet probable que son enceinte circulaire de pierres (n° 26) ait compris
une chambre mégalithique centrale. Des fragments d’os incinérés et une épingle en bois
de cerf (a téte en forme de champignon) ont été découverts, provenant probablement de
cette chambre détruite. A I'intérieur du cercle de pierres prés de Pentrée du cercle ont
été découverts un fossé circulaire et quatre trous de poteaux, datés du vi¢ siécle avant
]J.-C., ainsi que trois rangs de culture et trois amas de céréales variées (orge, seigle et
avoine) trouvés dans une fosse proche. Les archéologues ont interprété ces éléments
comme faisant partie d’une culture rituelle de grains a des fins d’offrandes dans la version
modifiée du monument.’!

Une autre forme de réemploi d’une ancienne tombe a couloir a été identifiée a
Kiltierney, dans le Fermanagh. Entre le 1 siécle avant J.-C. et le 11° siécle de notre ére, on a
agrandi le tumulus puis creusé un fossé autour du monument élargi. Un cercle composé de
dix-neuf petits tertres circulaires de trois metres de diametre et d’'une hauteur d’un meétre
a été construit sur la bordure extérieure du fossé, formant un talus extérieur discontinu,
si bien que ’ensemble ressemble a un tumulus annulaire tout a fait typique de I’Age du
Fer. Le tertre central élargi abritait une série de crémations placées dans de petites fosses.
On a retrouvé dans 'une de ces sépultures une fibule de bronze et quatre perles de verre.
Certains des petits tertres périphériques recelaient des ossements humains incinérés, et
sous I'un d’eux furent découverts une fibule en fer et quelques fragments bralés d’un objet
de bronze orné, appartenant peut-étre a un manche de miroir.®

78  H.Mattingly (1970), Tacitus, p. 109.

79  B.G. Scott, Early Irish ironworking (1990), p. 149, 185.

80 R. Hingley, « Ancestors and identity in the later prehistory of Atlantic Scotland », World Archaeology 28
(1996), p. 231-43.

81  G.Burenhult, The archaeological excavation at Carrowmore, Co. Sligo (1980), p. 37 ; S. Bergh, Landscape of
the monuments (1995), p. 190.

82 A Hamlin & C. Lynn (dir.), Pieces of the past (1988), p. 24.

46 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



L'Irlande posséde un extraordinaire exemple de réutilisation d’'une tombe sur une
longue durée. Une fascinante séquence d’offrandes votives a été identifiée par William
O’Brien a Altar, commune située prés de Schull dans 'ouest du comté de Cork. Il s’agit
d’une petite tombe mégalithique qui semble avoir été alignée sur le pic de Mizen, une
petite montagne a treize kilometres au sud-ouest d’Altar. Cet axe était vraisemblablement
orienté vers le soleil couchant a l'occasion de la féte de Samhain, au premier jour de
novembre. Les fouilles archéologiques ont révélé quelques indices d’enterrements dans la
présence d’un os calciné d’homme d’age adulte a ’entrée et d’'une dent non calcinée. Aucun
artéfact n’a été retrouvé. Ces résultats peuvent paraitre décevants mais un programme
de datation au radiocarbone réalisé sur des échantillons soigneusement sélectionnés a
produit des résultats inattendus et forts intéressants, révélant un processus prolongé
d’activités rituelles.®®

Lesfouilles a Altar ontrévélé une séquence notable d’offrandes sur un période d’environ
2 000 ans. La dent non calcinée permet de situer les premiéres activités humaines entre
2316 et 1784 avant J.-C. Du charbon de bois provenant d’une petite fosse pres du centre
de la tombe remonte a la période 1250-832 avant J.-C. semble indiquer que la coutume
s’était déja établie dans cet endroit ou 'on venait déposer des offrandes de nourriture
ou d’autres biens périssables. Du charbon provenant de ’arriere de la tombe fournit des
dates un peu plus récentes : 998-560 et 766-404 avant J.-C. Un échantillon similaire trouvé
dans une petite fosse du coté sud de la chambre date de la période 356 avant J.-C. & 68
apreés J.-C. et des coquilles de bigorneaux et de patelles dans I'entrée datent de I'an 2 avant
J.-C. & 230 apres J.-C. On a retrouvé le méme type de coquille et des arétes de poisson (labre
et anguille) dans une fosse au centre de la chambre. La couche supérieure de celle-ci a
été datée au I1° siécle de notre ére. Dans les premiers rites a Altar, il semble qu’on ait
offert des dépots symboliques composés exclusivement de restes humains, mais plus
tard, des offrandes alimentaires, par exemple de poissons et de crustacés ont occupé une
place importante. Il apparait évident que cet endroit fut considéré comme sacré pendant
deux millénaires. Selon O’Brien, il est probable que les rites pratiqués dans cette chambre
étaient censés permettre aux participants d’entrer en contact avec 'Autre Monde.

Comme c’est le cas pour les récits associés a d’autres monuments préhistoriques du
reste du monde, on peut supposer que les 1égendes associées a Loughcrew et Knockma
constituent les seuls vestiges folkloriques qu’il nous reste d’'une d’un riche vivier
mythologique a jamais perdu.®* Ceci nous rappelle a la nature exceptionnelle de la
mythologie de la vallée de la Boyne, qui semble étroitement liée tant a ses monuments
qu’a sa riviére. Cette derniére, comme nous ’avons mentionné, était considérée comme
la source d’une sagesse occulte, et sa déesse tutélaire était la meére d’Oengus, dieu de
Newgrange. En somme, la riviére Boyne joua un role créateur dans le mythe du monument,
qui s’exprime par I'usage des pierres roulées dans sa construction.

83  W. O’Brien, Sacred ground. Megalithic tombs in coastal south-west Ireland (1999), p. 91, 201.

84  Pour un exemple en Grande-Bretagne, consulter L.V. Grinsell, Folklore of prehistoric sites in Britain (1976)
et le sud des Pays-Bas, N. Roymans, « The cultural biography of urnfields », Archaeological Dialogues 1
(1995), p. 2-24.

LA RESIDENCE DE LAUTRE MONDE SUR LA RIVIERE BOYNE 47



Les actes de création

Selon les estimations de M.J. O’Kelly, le tumulus de Newgrange est composé de 200 000
tonnes de pierres rondes rapportées en grande partie des terrasses alluviales de la
Boyne, a 1 km du tumulus. L’archéologue imaginait qu'un grand creux rempli d’eau® a
proximité de la riviére aurait pu servir de carriére. En réalité, il est probable que les rives
de la riviére aient été suffisamment faciles d’accés pour fournir la quantité nécessaire
de matériaux. Par ailleurs, si la roche exposée des falaises cotiéres de Clogherhead a
effectivement été la source des grands blocs de grauwacke, ceux-ci ont sans doute été
transportés par bateau vers le sud jusqu’a 'embouchure de la riviére, puis en amont de
la Boyne jusqu’a Newgrange. La riviére aurait ainsi joué un réle instrumental dans la
construction du monument. On lui attribuait également des pouvoirs magiques, elle aurait
notamment été une source de savoir ésotérique. Comme nous l'avons précédemment
souligné, ce savoir conférait un pouvoir aux quelques initiés qui semblaient maitriser la
trajectoire du soleil et les événements solaires. Par ailleurs, il est vraisemblable qu’avant
Newgrange, la riviére ait eu une importance comparable dans la construction du premier
tombeau mégalithique de la région, quel que soit son emplacement. Tout ceci nous incite
a considérer cette riviere, avec sa profusion d’associations mystiques, comme I’élément
topographique sacré le plus ancien de ce paysage.

Comme l'indiquent les racines indo-européennes du mythe de la création de la Boyne,
certains thémes mythiques ont la vie longue. Comme nous le verrons au chapitre 3,
les analyses archéologiques démontrent que le concept de la traversée céleste et de la
descente du soleil dans 'Autre Monde a fait partie intégrante de la cosmologie européenne
pendant prés de deux mille ans. I’élargissement du site de Newgrange et la multiplicité des
activités rituelles qui y furent menées, peut-étre sur un millier d’années, nous suggeérent
que le mythe de la riviére a pu étre rattaché a I'histoire du monument a tout moment de
cette période, voire méme plusieurs générations apres sa construction. Le souvenir de cet
extraordinaire chantier a di en effet marquer les esprits durablement.

11 est fort possible qu’un personnage comme le Dagda (dont I’épithete, Ollathair, « le
pere de tout », rappelle la notion indo-européenne de « dieu-pére », par exemple Iuppiter
en latin et Diaus pitar en langue védique)® ait figuré parmi les croyances des habitués de
Newgrange pendant une période particuliérement longue. Il en va sans doute de méme
pour Oengus et Béand ou leurs précurseurs, et pour tous les événements auxquels ils sont
rattachés. On peut également supposer que divers aspects ou éléments de ces mythes
furent intégrés dans certaines caractéristiques de construction du monument.

11 est probable, bien que ceci reste difficile, voire impossible, a établir, que certains
aspects tels que le savoir occulte, les concepts solaires ou méme certains événements
mythiques (par exemple les trois vagues a I'origine de la Boyne), ait inspiré des illustrations
dans l’art rupestre ornant ces tombes : le drame primordial de la création, représenté par
la célébre triple spirale, en est peut-étre un exemple parmi d’autres.

Indiscutablement, le mythe de la création de la Boyne et l’association particuliere
entre la riviére et le savoir occulte ont forgé I'histoire de Newgrange, tout comme les
phénomeénes solaires (’apparition périodique du soleil) font écho au rapport du Dagda

85 Ilustré, dans G. Stout, Newgrange and the Bend of the Boyne (2002), fig. 26.
86 Egalement en Grec, Louvite et Hittite : C. Watkins, How to kill a dragon (Oxford, 1995), p. 8.

48 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



avec le monument. Rappelons que ce personnage était un dieu solaire qui comptait parmi
ses nombreuses qualités 'omniscience et la prouesse sexuelle.?’

Une importante habitation médiévale a été découverte a Knowth, et des vestiges
du souterrain de Dowth témoignent d’activités communautaires semblables a la méme
époque. Il ne fait aucun doute que ces lieux conféraient a leurs occupants une légitimité
et un statut social particulier. En ce qui concerne la création de souterrains aménagés
pour mener a la tombe nord de Dowth et aux deux tombes a couloir (ouest et est) de
Knowth, on peut supposer que ceux-ci représentaient bien davantage que des entrep0ts
d’utilité domestique. En effet, le pouvoir de 'Autre Monde était encore une croyance
prise au sérieux dans I'Irlande médiévale. Ainsi, la construction d’un souterrain dans un
lieu sacré lié a une sépulture nous laisse supposer que ces entrepdts souterrains avaient
également une fonction rituelle. Par 'acte méme de l'offrande tellurique, on cherchait
sans doute a invoquer le pouvoir protecteur des forces chthoniennes. L’hypothese selon
laquelle les tombes de Knowth étaient toujours considérées comme des lieux magiques
aux alentours 700 ou 800 apreés J.-C. se fonde sur certaines inscriptions relevées sur des
orthostates a proximité ou a l'intérieur des chambres. Celles-ci consistent d'une part en
des noms propres en caractéres latins relevant d’un style insulaire du haut Moyen Age,
d’autre part en des oghams cryptiques, dont le caractére énigmatique implique qu’elles
possédaient une signification spéciale pour les savants d’élite capables de les déchiffrer.s

Newgrange, contrairement & Knowth et Dowth, est vraisemblablement resté inviolé
et inoccupé a I’Age de Fer et a 'époque médiévale. Comme nous l'avons souligné, on y a
cependant retrouvé une collection importante d’artéfacts romano-britanniques. Il s’agit
d’offrandes votives déposées devant le tombeau aux premiers siécles de notre ére. Vénéré
au Moyen Age, le monument demeura un haut lieu de rites occultes un millénaire plus
tard. En 1084 s’y déclara une grande peste, évoquée dans les Annales de Tigernach :

En cette année, une grande peste fit périr un quart des hommes d’Irlande. Elle
commenca au sud, et se répandit aux quatre coins de 'Irlande. Une armée de démons
surgis des iles du nord du monde étaient a ’origine de cette peste, il y en avait trois
bataillons, et chaque bataillon comptait trente et dix cent et deux mille démons,
comme Oengus Oc, le fils du Dagda, I’a raconté a Gilla Lugan, lequel fréquentait le sid
de Autre Monde chaque année a la veille de la féte de Samhain ... .%

Ilestremarquable de constater dans cetexemple que plusde 500 ansapresla christianisation
du pays, certains anciens dieux étaient encore reconnus et, plus intéressant encore, que
Gilla Lugan se rendait toujours réguliérement au sid d’0Oengus a l'occasion de la grande
féte de Samhain ou il fréquentait le fils du Dagda. On ignore s’il entrait a 'intérieur de
la tombe lors de ces visites, mais ceci démontre en tout cas qu’au XI° siecle encore, cette
résidence de I’Autre Monde sur la Boyne conservait toute sa puissance magique.

Prés d’un siecle plus tard, Newgrange allait faire partie des vastes terres agricoles
de ’abbaye cistercienne de Mellifont. Son nom anglais actuel lui fut attribué a cette

87 T.F. O’Rahilly, Early Irish history and mythology, p. 469 ; E.A. Gray, Cath Maige Tuired (1982), p. 121.

88  C. Swift, « Commentary : the Knowth oghams in context », dans E.J. Byrne et al., Excavations at Knowth 4
(2008), p. 127 ; 'emplacement des inscriptions dans les deux tombes est indiqué p. 91.

89  Wh. Stokes, « The Annals of Tigernach. Fourth fragment », Revue celtique 17 (1896), p. 416.

LA RESIDENCE DE LAUTRE MONDE SUR LA RIVIERE BOYNE 49



époque, tandis que le nom de ’ancien Brug fut recalé, a peine perceptible, a d’autres
toponymes connexes tels que Breo Park ou Ford of Brow (le gué du brug sur la Boyne).
Néanmoins, le savoir occulte inextricablement lié au monument a perduré sous la
forme de mythes grace aux textes médiévaux. Newgrange demeure ainsi un patrimoine
prépondérant, porteur d’un accord rare entre ’archéologie préhistorique et les mythes
anciens, deux champs de recherche qui semblent se rejoindre dans leur récit de la
genese et de l'utilisation de ce monument.

50 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



L'image fuyante

Si les personnages de Conchobar, roi d’Ulster, ou du dieu Lug ont été présentés comme
des incarnations du soleil, ceci témoigne de 'omniprésence des métaphores solaires, qui
constituaient un réseau sémantique discret mais puissant dans la littérature irlandaise
ancienne. Nombre d’auteurs ont ainsi entretenu l'idée que Lug, dont le nom renvoie
étymologiquement a la luminosité ou la lumiere, désignait un symbole solaire®, or il
s’est avéré particulierement ardu d’identifier les preuves concluantes d’un culte solaire
dans les textes anciens. T.F. O’Rahilly, dans son ouvrage monumental intitulé Early Irish
history and mythology, cite la Confession de Saint Patrice dans laquelle celui-ci déclare :
« La splendeur du soleil, qui se 1éve chaque jour & la demande de Dieu, est vouée a
disparaitre, et ceux qui ’adorent en seront séverement punis », pour arguer que ces
mots apportaient la preuve incontestable, émanant d’une autorité irréprochable, d’'un
culte du soleil dans I'Irlande paienne.

A travers une argumentation trés érudite, O’Rahilly soutient qu’un certain nombre
de figures mythiques étaient en définitive I’expression d’un dieu solaire primordial.
Selon cette hypothése, le dieu Soleil, seigneur de I’Autre Monde, et connu sous différentes
appellations en Irlande, réunissait les caractéristiques de figures comme le Dagda ou
Eochaid Ollathair (le pére puissant qui régnait sur le climat et les récoltes), le borgne Balar,
ou Nuadu, entre autres. D’aprés lui, le nom du roi légendaire Eochaid Anchenn (« Eochaid
a la téte lumineuse ») indiquait que la téte était un symbole solaire.

Par ailleurs, T.F. O’Rahilly était persuadé qu'un certain Mac Cécht était une version
évhémeériste de ancien Dian Cécht, dieu de la guérison. Ce Mac Cécht était peut-étre lui
aussi un dieu Soleil, puisqu’il était souvent représenté comme un voyageur des cieux
survolant I'Irlande avant l'aurore. Son nom Dian Cécht est généralement considéré
comme une combinaison des mots « rapide » et « puissance » mais O’Rahilly soulignait
que I’élément dian (« rapide ») peut aussi signifier « tourner rapidement » comme une
roue.’! Selon lui, le personnage de Mac Roth, messager d’Ailill et Medb dans la premiére
recension de la Tdin B6 Cuiailnge, était lui aussi une incarnation du soleil, en ce qu’il était
capable de faire le tour complet de I'lle en une seule journée, tout comme le soleil : « Mac

90 Références : T.F. O'Rahilly, Early Irish history and mythology, p. 513 (en désaccord) ; D. Gricourt &
D. Hollard, « Lugus et le cheval », Dialogues d’histoire ancienne 28 (2002), p. 126.
91 T.F O'Rahilly, Early Irish history and mythology, p. 58 ff., 292, 304, 469-70, 472, 519.

LIMAGE FUYANTE 51



Roth, techtaire Ailella , Medba - is é timchellas Hérind i n-denlo » (« Mac Roth, le messager
d’Ailill et Medb - celui qui pouvait faire le tour de I'Irlande en un jour »).%?

Les récits des rois de Tara n’échappaient pas non plus a cette symbolisation solaire.
L'un des sept tabous du roi Conaire Mor dictait en effet que : « Le soleil ne devrait pas
se lever tant que le roi est couché dans la plaine de Tara ». Un autre de ces tabous, dans
le récit De Shil Chonairi Méir (Sur la postérité de Conaire Mdr) interdisait a Conaire Mor
d’étre témoin du lever ou du coucher de soleil sur Tara. Ces interdits ont été interprétés
comme l'illustration de la nature solaire des rois de Tara, véritables représentants du
soleil sur terre.*

Certes, ces bréves allusions ne fournissent que des indices assez faibles d’un culte
solaire. Ceci étant, un certain Mug Ruith a une présence plus grande dans le champ
littéraire. Ce personnage est décrit comme un magicien évhémeériste ou comme un druide
doté de pouvoirs miraculeux, et de caractéristiques a la fois paiennes et chrétiennes. Selon
O’Rahilly, il s’agissait a l'origine d’une divinité solaire que ’on appelait Roth (« roue »)
en référence a la roth radmach (« la roue ramante »), dont les « rames » représentaient
vraisemblablement les rayons du soleil. C’est un personnage important dans le récit
Forbais Dromma Damgaire (Le Siége de Druimm Damgaire, ou Le Siege de Knocklong),
datant du xu1¢ ou x1ve siécle. Il figure aussi dans un poeéme du 1xe siecle intitulé Mug Ruith,
rigfhili cen goi (Mug Ruith, un poete royal sans fausseté).

Les exploits de Mug Ruith durant Le siége de Druimm Damgaire relévent d’un théme
que l’on retrouve dans plusieurs autres textes médiévaux anciens, celui d’un roi protégé
par une force surnaturelle.®* Son nom signifie « serviteur de la roue », et la 1égende veut
que la nuit ait paru « aussi brillante que le jour » a ceux qui s’asseyaient dans son char
(« ba comhsolus la ocus aghaidh don lucht no bidh ann »). Lorsque le roi de Munster fut
visé par des attaques injustes de la part de Cormac mac Airt, le roi de Tara, le mage le
défendit grace a d’inventifs sortiléges, créant un puits ou levant le brouillard par son
souffle druidique. Revétu de la peau de taureau et du masque d’oiseau des chamanes, il
déclencha une tempéte de feu pour forcer les guerriers de Cormac a faire marche arriere :

Tucad tra a seche thairb maeil uidhir co Mogh Ruith, , a encennach alath brec con-a
foluamain ethaidi, , a aidme draidhechta ar cena. Ocus dosrala suas a comuidecht na
teined ind aeor , i firmimint , gabustar ac sodh , ag bualadh na teined budh thuaidh, ,ro
chan in rethoric-so : « Saigti druadh dolbaim-si, , rel. ».

On apporta alors a Mug Ruith sa peau de taureau brun sans cornes, son masque-
oiseau moucheté aux grandes ailes, et ses autres insignes druidiques, alors il s’éleva
dans les cieux et le firmament avec un jet de flammes, qu’il manipula et fit tournoyer
pour le diriger vers le nord, tout en chantant la rhétorique : « Je fabrique les fleches
de druide ... ».%

92  C. O’Rahilly, Tdin B6 Cualnge, p. 39.

93  H. Wagner, Studies in the origins of the Celts, p. 58, n. 2.

94  B. Slavin, « Supernatural arts, the landscape and kingship in early Irish texts », dans R. Schot et al. (dir.),
Landscapes of cult and kingship, p. 83.

95 Texte : M-L. Sjoestedt, « Forbuis Droma Damhghaire », Revue celtique 43 (1926), p. 62, 110 (citations) ;
traduction en anglais : S. O Duinn, Forbhais Droma Ddmhghdire (1992), p. 59, 103.

52 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Si ses qualités surnaturelles ne font pas de doute, Mug Ruith fait une incarnation solaire
moins convaincante, méme si, & premiére vue, la roue ramante parait étre un symbole
solaire pertinent. Il est difficile, en effet, de déterminer s’il s’agit si d'un embléme paien ou
d’une légende apocryphe, car les auteurs médiévaux puisaient dans les récits autochtones
comme dans la tradition chrétienne. Selon eux, Mug Ruith aurait été l’assistant de
I'hérétique Simon le Magicien (capable lui aussi de s’élever dans les airs). Pire encore,
il aurait participé a I’épouvantable crime de la décollation de saint Jean-Baptiste.®
L’apparition apocalyptique de la roue ramante, qui séme la mort et la destruction, était
ainsi percue comme le chatiment pour le péché de Mug Ruith. Comme nous l’avons
mentionné, O’Rahilly, comme bien d’autres, pensait que la roue était un symbole solaire.
D’autres hypothéses ont été proposées : il s’agirait d'une machine volante, d'une comete,
ou d'un grand « bull-roarer » (rhombe utilisé lors de rituels, qu’on fait tournoyer pour
produire un son).”” Ainsi si la figure de Mug Ruith appartient a la tradition autochtone, sa
roth ramach, quoi qu’elle fit, est un objet magique difficile a définir : il est probable que,
comme la peau de taureau et le masque d’oiseau, cette roue fut 'un des éléments de son
appareil druidique.

Il n’est peu surprenant que Proinsias Mac Cana, dans son ouvrage Celtic Mythology, ait
argué que l'existence d’une mythologie solaire dans I'Irlande ancienne restait & prouver.
Selon lui, Saint Patrice, en condamnant I'adoration du soleil, exprimait une opinion
théologique répandue qu’il avait acquise durant sa formation religieuse. Mac Cana a
briévement commenté cette opinion :

Si on exclut cette déclaration du saint, dans le vaste corpus de textes anciens de la
tradition littéraire irlandaise ancienne, on évoque trés rarement un véritable culte
solaire. Il est vrai quon y trouve beaucoup de symbolisme et d’imagerie solaire,
ainsi que des motifs pouvant se préter a une telle interprétation. On y trouve aussi
certains dieux qui, comme ’Apollon gaulois, possédent les attributs du soleil ; mais on
ne saurait guére parler d'un culte solaire sans déformer radicalement les traditions
irlandaises et galloises.®®

Plus récemment encore, la rareté des vestiges de culte solaire dans les sources littéraires
et épigraphiques des Celtes du continent européen ont été interprété dans un sens tout
aussi négatif.”

Pour certains scientifiques, cette négativité, ainsi qu’une certaine tendance prévalente
a contester I'importance et 'ubiquité des mythes solaires, sont en partie dues a l'exces
d’enthousiasme du célébre savant Max Miller. Cet illustre spécialiste des études de
Sanskrit, professeur de théologie comparée a 'université d’Oxford a '’époque victorienne,

96 AM. O’Leary, « Mog Ruith and apocalypticism in eleventh-century Ireland », dans J.F. Nagy (dir.), The
individual in Celtic literatures (2001), p. 51.

97 K. Miiller-Lisowski, « La 1égende de St Jean dans la tradition irlandaise et le druide Mog Ruith », Etudes
celtiques 3 (1938), p. 57 ; E. O’Curry, Lectures on the manuscript materials of ancient Irish history (1861),
p. 401 (machine volante) ; R.A.S. Macalister, « Temair Breg », Proceedings of the Royal Irish Academy 34C
(1919), p. 351 (rhombe) ; P. McCafferty & M. Baillie, The Celtic gods (2005), p. 83 (comete). E. Gwynn, dans
The Metrical Dindshenchas PartIV, p. 426, considérait I’association faite entre Mog Ruith et cet objet
comme le produit d’une spéculation étymologique.

98 P.Mac Cana, Celtic mythology (1970), p. 32.

99 A.Hofeneder, « Vestiges of sun worship among the Celts », Pandanus ‘10 4 : 2 (2010), p. 85-107.

LIMAGE FUYANTE 53



fut 'ardent promoteur d’une théorie prétant a la mythologie solaire une importance
démesurée. L’école de pensée des « mythologues solaires » qu’il représentait a parfois été
décrite comme une « pensée dangereuse pour la bonne santé de I'esprit moderne ».1%° K.H.
Jackson, qui avait lui aussi une piétre opinion de cette mythologie, a ainsi ironiquement
regretté que « les dieux Soleil soient encore parmi nous, se cachant aujourd’hui aux
limites les plus reculées de I’érudition ».1* Dans une certaine mesure, ces sentiments ont
probablement incité Mac Cana a évaluer assez négativement les traces littéraires du culte
solaire, lesquelles sont certes peu concluantes.

Contrairement a Mac Cana, nous ne pensons pas que la condamnation par Saint
Patrice du culte du soleil soit nécessairement une déclaration stéréotypée. La rareté des
témoignages non ambigus validant l’existence d’un culte solaire dans les manuscrits
anciens peut en effet provenir d’une autocensure de la part des auteurs chrétiens,
dans une tentative de résister a la force des croyances traditionnelles auxquels ils se
heurtaient quotidiennement. P. Mac Cana reconnut d’ailleurs plus tard que ce phénomeéne
d’autocensure était certainement répandu a I'’époque :

Des études effectuées par des anthropologues ont confirmé que certains missionnaires
chrétiens dans d’autres régions ont eu tendance a condamner les rituels et d’autres
expressions de croyances paiennes qui étaient contraires a leurs principes religieux.
Dans le méme temps, ils se montraient plus tolérants envers des domaines moins
fondamentaux des religions populaires autochtones ... Par conséquent, il n’est guere
surprenant que les auteurs monastiques d’Irlande, malgré une certaine empathie
a légard de la tradition indigene en général, aient décidé de ne pas conserver de
traces substantielles de la cosmologie et de I'eschatologie autochtones. Force est de
constater cependant que, dans la tradition orale préchrétienne, on trouve souvent des
fragments de témoignages se rapportant a ces mythologies.1%?

Nous tenons sans doute en ce point ’explication d’une lacune dans 'ancienne littérature
irlandaise : il y manque les grands mythes de la création et de la fin du monde qui
constituent, dans les autres mythologies indo-européennes, des themes fondamentaux.
Le dernier épisode de la Tdin B6é Cuailnge nous permet comprendre a quel point un
théme cosmogonique peut étre modifié pour devenir & peine reconnaissable. A la fin de
I’épopée, le taureau brun de Cooley est le vainqueur d’une lutte prolongée, et quand il
tue son rival Findbennach, il disperse les parties de son corps démembré en divers lieux
du pays, attribuant les noms de ces éléments corporels aux diverses caractéristiques
topographiques. Ainsi Athlone, ou Ath Luain, se traduit par « le gué du cuissot ». Ce
procédé reflete des éléments tirés d'une mythologie indo-européenne de la création ou I'on
retrouve la thématique du démembrement dans l’attribution des noms ou des origines.!%

100 R.M. Dorson, « The eclipse of solar mythology », The Journal of American Folklore 68 (1955), p. 393.

101 K.H. Jackson, The international popular tale (1961), p. 39.

102 P.Mac Cana, The cult of the sacred centre (2011), p. 221.

103 B. Lincoln, Priests, warriors and cattle (1981), p. 87 ; P. Mac Cana, « Placenames and mythology in Irish
tradition », dans G.W. MacLennan (dir.), Proceedings of the First North American Congress of Celtic Studies
(1988), p. 339.

54 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Les voyages du soleil

Bien siir, de nombreux indices archéologiques nous confirment, d’une maniére ou d’une
autre, la présence trés répandue d'un culte du soleil. Il est vrai, comme "a reconnu Mac
Cana, qu’une profusion de motifs solaires a perduré, en particulier en Europe continentale.
Certains symboles courants comme le triskele, la croix gammée (ou swastika) ou la roue
peuvent certes étre dotés d’autres significations, ou servir de porte-bonheur ou de talisman
pour parer au mal. Or, a ’heure actuelle, nous sommes en mesure d’identifier, parmi ces
symboles, un motif particulier et relativement complexe retrouvé en Europe comme en
Irlande préchrétienne, et qui releve indubitablement d’une cosmologie religieuse. Il s’agit
de la représentation d’une barque unie au disque du soleil, symbolisant la barque solaire
qui transporte le soleil a travers les cieux.

En Irlande, 'expression la plus explicite de ce motif se trouve sur un petit objet de
bronze dénommé la « couronne de Petrie » (Fig. 3.1). Le célébre antiquaire George Petrie
en fit acquisition au XIx® siécle, sans en noter la provenance. Nous ne savons donc rien
des circonstances de sa découverte. Toutefois, on suppose que la couronne de Petrie était
probablement un couvre-chef de prestige, voire un embléme royal, & 'exemple de la
couronne de bronze trouvée sur le crane d'un homme adulte enterré avec son épée et son
bouclier a Mill Hill (prés de Deal dans le Kent, au sud-est de I’Angleterre - cf. chapitre 7).1%

La couronne de Petrie est fragmentaire, composée d’une bande en tole de bronze
ajouré et d’une paire de disques légerement concaves attachés sur la partie avant. Ces
disques, d’environ 5 cm de diamétre, étaient soutenus par des cornes de bronze creuses,
dont une seule a survécu. Tous ces éléments - bande, disques et corne - sont ornés d'un
décor symétrique de tres belle qualité, constitué de lignes courbes fines et élégantes, dont
les extrémités se terminent parfois en différents motifs de tétes d’oiseaux.

Le motif gravé sur le disque situé sous la corne restante est particulierement
intéressant, du fait que les motifs de tétes d’oiseaux encadrent en croissant de lune un
cercle central. Cet ornement ne représente pas, comme on I’a spéculé autrefois, un visage
aux moustaches recourbées, mais plutot une barque dotée d’une proue et d’une poupe a
tétes d’oiseaux, transportant le soleil. Cette barque solaire apparait sous deux formes sur
la couronne Petrie, bien que plus nette et expressive sur I'un des disques, ou I'on voit une
roue sur une barque et sous le cercle. Sur ’autre disque, on peut clairement distinguer des
tétes d’oiseau et un cercle, mais le motif du bateau apparait a I'envers.

Deux grands disques de bronze découverts ensemble a Monasterevin, dans le comté
de Kildare, ont donné lieu a ’appellation « de type Monasterevin », attribuée a un lot de
quatre disques complets et a un autre groupe de trois disques fragmentaires (Fig. 3.1).
L’usage de ces disques en tOle de bronze légérement concaves reste mystérieux. Leur
diameétre varie de 25 cm a un peu plus de 30 cm. Ils sont ornés de décorations similaires,
mais pas identiques, creusés en haut-relief par la technique du repoussé jusqu’a une
profondeur de 10 mm. Le motif général se retrouve sur chaque disque : un cercle central
légérement concave ou creusé en hol, positionné sur un plan symétrique semi-circulaire,
formé de courbes en trompette aux extrémités en spirale. On ne sait rien des circonstances
de la découverte des disques de Monasterevin, cependant d’autres disques ont été trouvés
en paires. C’est le cas de ceux du comté d’Armagh, et peut-étre aussi de deux disques

104 IM. Stead, « The metalwork », dans K. Parfitt, Iron Age burials from Mill Hill, Deal (1995), p. 72.

LIMAGE FUYANTE 55



Fig. 3.1. 1. Imagerie solaire sur la couronne de Petrie : une barque solaire ornée d'une
proue et d'une poupe en forme de tétes doiseaux est représentée sur le disque de
droite ; des tétes doiseaux inversées apparaissent également sur le bandeau de bronze
ajouré situé derriere les disques, et le médaillon solaire gu'on distingue sur le disque

de gauche semble inclus dans un vaisseau inversé. 2. Paire de disques de bronze
provenant de Monasterevin, comté de Kildare : la barque solaire stylisée sur le disque de
droite comporte des tétes d'oiseaux a l'envers. 3. Paire de disques de bronze provenant
du comté dArmagh : la barque solaire stylisée sur le disque de droite comporte
également des tétes doiseaux a lenvers. Echelles diverses.

56 ARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



retrouvés a Lismore, comté de Waterford.'®> Comme nous le verrons par la suite, ce
jumelage est d’'une importance significative.

Nombre d’auteurs ont cru voir dans la paire de spirales surmontant le cercle un
visage grotesque, au regard fixe, ou méme un poisson a la bouche ouverte. Or c’est bien
une barque solaire qui est y représentée. Contrairement aux dessins ornant la couronne
Petrie, les motifs de ces disques de type Monasterevin sont tres stylisés, et les deux tétes
d’oiseaux ont été réduites a des courbes abstraites.

Par le passé, ces motifs stylisés, comparés a ceux de la couronne Petrie, auraient été
considérés comme des exemples de désagrégation stylistique ou de régression typologique,
triste processus de dégénération étudié par John Evans, qui appliquait les théories
darwiniennes a ses études numismatiques. La « dévolution typologique » du statére d’or
de Philipe I de Macédoine aux mains celtiques est un bel exemple décrit par ’'archéologue
célebre Grahame Clarke. Au fil des ans, les imitations du statere dévierent de plus en plus
de leur modeéle. Ainsi, selon Clarke, «la téte d’Apollon y perdit son importance significative
etle motif en vint rapidement a s’estomper ».1% Depuis, divers auteurs ont souligné que ces
pieces de monnaie de Gaule et d’Angleterre n’étaient pas forcément les produits dégradés
d’ouvriers maladroits, ni des ceuvres délibérément abstraites. Leur conception et leur
contenu faisaient effectivement ’'objet de décisions pesées.'*’

Sans nier lexistence d’artistes et de copistes incompétents, on admettra que les
compétences techniques des artisans irlandais ayant forgé ces objets sont manifestes, ce
qui confirme que ce processus de désintégration a 'ceuvre, que ce soit sur des disques ou
des piéces de monnaie, a d’importantes implications. Comme ’a souligné Clifford Geertz,
analyser l'art dit « primitif » a travers le prisme de l’esthétique occidentale mene a une
conception externalisée d’un phénomene censé étre soumis a une inspection intense mais
s’avérant en réalité situé au-dela des limites de notre champ de compréhension.'%

Dans ces illustrations, il semble que l’artiste ait voulu dissimuler le symbole solaire,
ou du moins tenté de mettre en avant ses caractéristiques essentielles. Ce faisant, il met
l’accent sur sa force inhérente. De fagon délibérée et réfléchie, il modifie ainsi un symbole
traditionnel pour lui conférer une signification nouvelle ou plus puissante. De méme que
la répétition, tel que le triplement, peut exprimer la puissance d’une image, la dissection
peut en exposer les qualités intrinseques. On ne peut exclure, par ailleurs, la possibilité
d’une double interprétation délibérément créée par la fusion de la barque solaire et d’'un
visage, dans une forme d’expression artistique multivalente et ouverte aux interprétations.

Cette image fuyante de la barque solaire n’existe pas seulement en Irlande. On la
trouve aussi sur des objets de bronze britanniques datant du 1 siecle avant J.-C. et des
premiers siécles de notre ére. Elle constitue un élément remarquable de 'ornement d’un
bouclier célebre trouvé dans la Tamise, & Battersea (Fig. 3.2, 1), sur lequel on retrouve,
parmi des motifs semblables a des swastikas, 'image de la barque solaire, contenue dans
deux petits disques.

105 R. O Floinn, « Notes on some Iron Age finds from Ireland », dans G. Cooney et al. (dir.), Relics of old decency
(2009), p. 199-210.

106 G. Clarke, Archaeology and society (1960), p. 135.

107 P-M. Duval, Monnaies gauloises et mythes celtiques (1987), p. 91 ; S. Scheers, « Celtic coin types in Britain »,
dans M. Mays (dir.), Celtic coinage : Britain and beyond (1992), p. 41 ; J. Creighton, « Visions of power »,
Britannia 26 (1995), p. 289.

108 C. Geertz, Local knowledge (1983), p. 98.

LIMAGE FUYANTE 57



58

Fig. 3.2. 1. Bouclier de Battersea et agrandissement de imagerie présente sur le
médaillon inférieur, reflet inversé de limage sur le médaillon supérieur. 2. Seau
d’Aylesford. 3. Miroir de Gibbs, de provenance inconnue. 4. Miroir retrouvé a Aston,
Herts. Echelles diverses.

ARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



On la retrouve aussi par exemple, & moindre échelle, sur la bande de bronze ornée du
seau d’Aylesford ou deux paires de tétes d’oiseau encadrent un tourbillon (Fig. 3.2, 2). Le
motif est également présent sous une forme atténuée sur le miroir d’Aston, Hertfordshire,
et sur le miroir dit « de Gibbs », sans provenance (Fig. 3.2, 3-4). Il reste & déterminer dans
quel sens 'ornement de ces miroirs est censé étre vu (orientation du manche vers le haut
ou vers le bas), un détail sans grande importance sil’on suppose que les symboles solaires
sont congus pour étre reconnus dans tous les sens (voir infra). Il est remarquable que ce
motif de la « lyre-boucle encadrée de courbes » pour usiter la terminologie de Jody Joy,
soit le fondement décoratif de conceptions d'une grande complexité sur d’autres miroirs
comme ceux de Birdlip, Gloucester, et de Portesham, Dorset, comme 'a démontré ce
chercheur.'® Sur ces objets exceptionnels, le symbole solaire a presque disparu ou bien se
masque derriére une composition complexe.

Sur d’autres objets comme le bouclier de Battersea, le symbolisme solaire est également
représenté par le swastika, ou comme’a démontré Miranda Green, est présent ailleurs sous
la forme d’autres motifs comme le tourbillon, la triquetra ou le triskele. Tous ces motifs,
ainsi que la barque solaire, témoignent de systemes de croyances profondément enracinés
et largement répandus qui transcendent les archéologies et identités régionales de I'Age
de Fer dans ces iles et dans I’Europe continentale. Vincent et Ruth Megaw ont souligné
I'importance d’un symbolisme visuel qui reflétait une certaine forme de communication
et une vaste collectivité de concepts et d’idées.

La fabrication d’objets tels que la couronne Petrie, les disques de type Monasterevin ou
le bouclier de Battersea témoignent d'un savoir-faire artisanal exceptionnel, conjuguantla
maitrise technique et le respect des exigences religieuses et profanes. Certes, la dimension
religieuse est manifeste dans le symbolisme solaire, mais ce symbolisme fut adopté dans
le cadre d’une tache sans doute sacrée, ou le moindre détail était porteur de sens. Ces
démonstrations de connaissances techniques nous donnent aussi une idée du prestige et
pouvoir de leurs commanditaires.

De toute évidence, les artisans de la fin de ’Age du Fer en Irlande et en Angleterre
cherchaient a s’éloigner, dans leurs représentations, de 'image traditionnelle et de la
barque solaire de ’Age du Bronze, aux lignes jugées trop explicites. Cette stylisation était a
la fois un processus délibéré de mystification et de désarticulation visant a ne représenter
que les qualités essentielles du symbole. En mettant I'accent sur la force inhérente des
symboles, ces artistes ont pu chercher a introduire une ambiguité délibérée a travers une
imagerie multivalente d’exclusion, dont la compréhension était réservée aux initiés. Ceux
qui voyaient un visage grotesque sur les disques de type Monasterevin, par exemple, se
contentaient d’'une seule interprétation. Quelle qu’en soit la raison, il existait une volonté
de dissimuler ou de masquer le motif solaire.

En effet, il semblerait qu’il fut longtemps interdit de prononcer le nom de Lug, le
dieu supréme, et peut-étre qu'un tabou semblable était attaché aux représentations
explicites d’un symbole de divinité solaire. Comme nous ’'avons mentionné, Lug signifie
« luminosité » ou « lumiére », ce nom reflete donc la nature solaire du dieu. Cependant,
il a été suggéré que celui-ci était a l'origine le dieu des serments, au nom duquel on jurait
solennellement. Ainsi, une formule telle que « tongu do dia toinges mo thuath » (« Je jure

109 J.Joy, « Reflections on Celtic art », dans D. Garrow et al. (dir.), Rethinking Celtic art (2008), p. 85 ; Iron Age
mirrors (2010), p. 32.

LIMAGE FUYANTE 59



devant le dieu devant qui jure mon peuple ») dans le Cycle d’Ulster était un serment (du
celtique commun lugiom) prété devant un dieu dont on ne devait pas prononcer le nom,
afin qu’il ne tombe pas dans l'oreille de personnes mal intentionnées.!°

Le voyage céleste du soleil n’est pas le seul theme représenté sur ces disques ou sur la
couronne Petrie. Le bouclier de Battersea (Fig. 3.2, 1), contient, dans ses deux petits cercles,
une barque solaire et plusieurs swastikas, or on note que la barque est représentée a
Tenvers dans le cercle supérieur. Cette inversion pourrait étre une référence a 'Autre
Monde. Le bateau inversé sur 'un des deux disques de la couronne Petrie est un autre
exemple de cette imagerie en contrepoint qui semble jouer sur les interprétations explicite
et implicite, et refléter le contraste qui sépare le monde supérieur et celui d’en bas.

L’Autre Monde trouve différentes expressions dans la littérature irlandaise ancienne
(un sujet que nous approfondirons au chapitre 4). Il est parfois décrit comme une ile, un
univers souterrain, un tertre du sid (de ’Autre Monde), ou encore un monde caché sous un
lac ou sous la mer. C’est souvent un pays de prospérité et de paix, de festins permanents,
une région hors du temps, et parfois, une image inversée du monde des hommes. De
nombreuses allusions a ces terres souterraines sont identifiables dans le symbolisme
solaire d’une époque antérieure de I’Age du Bronze européen, oll I'Autre Monde était
désigné par des motifs inversés ou renversés.

Le répertoire iconographique de ’Age du Bronze nordique est tout a fait exceptionnel
dans les domaines de I’art rupestre et du bronze. Ceci a conduit certains auteurs a suggérer
I’existence d’une cosmographie solaire complexe exprimée par une imagerie mélant
bateaux, soleils, figures humaines, chevaux et poissons. Flemming Kaul, par exemple,
a découvert sur une série de rasoirs de bronze l’illustration d’une histoire cyclique. Sur
plusieurs de ces illustrations, une barque solaire apparait, se dirigeant de gauche a droite,
soit de l'est vers ’ouest (lorsqu’on se place face au sud) dans son parcours diurne a travers
le ciel. Selon l'orientation qu’on donne a ’objet, la barque peut aussi se diriger dans le sens
opposé, de droite a gauche, ce qui représente son voyage de nuit dans ’Au-dela, d’ou elle
émerge a I’aube pour reprendre son cours cosmique.!!!

De méme, sur un rasoir provenant du Jutland-du-Sud, on trouve représentées deux
figures humaines a bord d’un bateau. Parfois considérés comme des dieux solaires, ces
jumeaux pagayent manifestement vers la droite (Fig. 3.3).

Par contraste, un autre exemple du sud du Seeland comporte une image de bateau a
proue et poupe en tétes de cheval voguant vers la gauche, et suivi par un poisson. Selon
Kaul, il s’agirait d’'un bateau nocturne voguant dans '’Autre Monde : de tels bateaux
voyageant vers la gauche, représentés sur des rasoirs au Danemark, ne seraient jamais
associés a un symbolisme solaire.

Le célébre « char solaire » découvert a Trundholm, au Danemark, est sans doute 'un
des symboles solaires les plus connus de ’Age du Bronze, qui témoigne aussi du réle sacré
du cheval a cette période (Fig. 3.3, 3). Comme l’a souligné Hans Drescher il y a plusieurs
années, le disque en bronze plaqué d’or monté sur un véhicule a roues, est tiré vers la
droite par un cheval, et symbolise le voyage céleste du soleil vers 'ouest dans ’hémisphere
nord. Lorsque le disque est retourné, son revers, qui n’était, semble-t-il, jamais doré,

110 J.T. Koch, « Further to Tongu do dia toinges mo thuath, etc. », Etudes celtiques 29 (1992), p. 253.
111 F Kaul, « Bronze Age tripartite cosmologies », Praehistorische Zeitschrift 80 (2006), p. 235-46.

60 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



. \.
—tEr .':é),jj
= " Py
% 5 gl
\L‘A“Auummy«e i

o I e

Fig. 3.3. 1. Rasoir en bronze du Jutland sud, orné d'une barque solaire voyageant de la
gauche a la droite, et portant deux figures humaines, sans doute les deux personnalités
du dieu-soleil. 2. Rasoir de bronze provenant de Mgn, ile danoise au sud de Ile de
Seeland, décoré d'un bateau ornée en proue et poupe de tétes de chevaux, voguant
vers la gauche, suivi d'un poisson. 3. Le « chariot du soleil » de Trundholm. La face

dorée du disque de bronze, représentant le soleil, est ornée principalement de cercles
concentriques et le chariot est tracté par un cheval de gauche a droite, soit d'est

en ouest. La face de bronze (ci-dessous) présente des cercles concentriques et une
décoration composée de spirales reliées apparait au premier plan lorsque le véhicule est
tiré dans l'autre sens (vers la gauche).

LIMAGE FUYANTE 61



apparait tiré par le cheval vers la gauche : on y voit aujourd’hui représenté le voyage
nocturne du soleil sous la terre ou la mer vers 'aube, & ’est.''?

11 est intéressant de noter que I'image varie 1égérement sur chaque face du disque.
Le nombre de cercles concentriques est différent et les spirales, reliées en paires, ne
sont présentes que sur la face nocturne en bronze. Des interprétations calendaires et
numériques ont été avancées!®, mais quelle que soit I’explication, le contraste marqué
entre ces deux images laisse supposer que chacune des faces possede une signification
qui lui est propre. La représentation apparente des différents aspects du soleil sur un
méme objet et les allusions a I’Autre Monde sur ces vestiges nordiques sont d’un intérét
exceptionnel, expliquant certaines caractéristiques de la symbolique solaire présente
ailleurs en Europe.

Les exemples de « Vogel-Sonnen-Barke » comme les nomment les archéologues
allemands, désignant ces images de barques solaires aux proues et poupes en tétes
d’oiseau, font 1égion en Europe centrale parmi les vestiges de la fin de ’Age du Bronze et du
début de I’Age du Fer.!* Quelques illustrations typiques se présentent sur un petit nombre
de seaux de bronze du type Hajdubdszérmény en Hongrie : le soleil y est représenté tres
visiblement par un disque ou un hossage porté par un bateau orné aux deux extrémités
de tétes de cygnes ou de canards (Fig. 3.4, 1).

De méme, un seau en tole de bronze, dans une collection privée en Autriche, porte des
images solaires représentées par des bossettes formées par repoussé, dans une large frise
sur la partie supérieure du seau. La « situle de Vienne », ainsi dénommée par Stefan Wirth,
est essentiellement ornée de deux zones de barques solaires, disposées I'une au-dessus de
lautre, voguant sur toute la circonférence. Ces décorations présentent une configuration
symétrique continue évocative du voyage du soleil au-dessus et au-dessous de ’horizon
(Fig. 3.4, 2). Comme lexplique Stefan Wirth, il s’agit d’un récit cosmologique figurant le
voyage diurne et nocturne du soleil, ou ’astre fait I’objet de diverses représentations, aux
significations variées.!5

Dans certains cas, le voyage du soleil dans '’Autre Monde est implicitement figuré par
un renversement ou une inversion. Certains artefacts, comme la situle de Vienne ou le seau
retrouvé a Nyirlugos, a I'est de 1a Hongrie, se composent d’une image centrale encadrée de
petits bateaux a tétes d’oiseaux tournées vers l'intérieur de 'embarcation, et ou le soleil
est représenté par une petite bossette. Ces oiseaux opposés ou inversés signalent peut-étre
le caractere nocturne de barques de I'Autre Monde. L'image d’ensemble présente une
version abrégée du mythe cosmique de I’éternel retour du soleil. Cette histoire confirmait
que le jour succéde toujours a la nuit et que les ténebres sont vaincues par la lumiere.

Les bateaux inversés ont semble-t-il une histoire semblable a nous raconter au sujet
de I’Autre Monde. Si le motif des oiseaux opposés est commun, celui des barques solaires
renversées est certes rare mais se retrouve, par exemple, sur un seau en bronze datant
de la période Hallstatt et retrouvé a Kleinklein en Autriche. On y voit une frise stylisée en

112 H. Drescher, « Neue Untersuchungen am Sonnenwagen von Trundholm », Acta Archaeologica 33 (1962),
p. 42 ; F. Kaul, Ships on bronzes (1998), p. 30.

113 K. Randsborg, « Opening the oak-coffins », Acta Archaeologica 77 (2006), p. 68.

114 S. Wirth, « Vogel-Sonnen-Barke », dans H. Beck et al. (dir.), Reallexikon der Germanischen Altertumskunde
32 (2006), p. 552-63.

115 S.Wirth, « Le Mystere de la barque solaire », dans L. Baray (dir.), Artisanats, sociétés et civilisations (2006),
p. 331-45.

62 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Fig. 3.4. 1. Détail de la décoration d'un seau de bronze de type Hajdubdszormény
provenant de Nyirlugos, a l'est de la Hongrie : on y distingue une barque solaire a proue
et poupe en tétes doiseaux, et un disque solaire flanqué de plus petites barques ornées
de tétes d'oiseaux inversées. 2. Frise de la situle de Vienne, sur laquelle on distingue
deux rangées de barques solaires superposées. 3. Barque solaire représentée sur un
torgue de bronze provenant dAttancourt, dans la Haute-Marne. 4. Symbolisme solaire
sur un torque de bronze découvert dans la région de la Marne. 5. Deux des plaques de
bronze montées sur le char de la sépulture de Vix, ornées de symboles solaires et de
tétes de volatiles. Echelles diverses.

LU'IMAGE FUYANTE 63



relief, représentant des bateaux inversés, quille a quille. De semblables représentations
apparaissent sur un collier en bronze de Fangel Torp & Odense, au Danemark, et sur un
bouclier en bronze découvert & Copenhague.'’® On retrouve le motif « quille a quille »
dans lart rupestre scandinave, ou il pourrait symboliser, selon la théorie de Kristian
Kristiansen, les « royaumes inférieurs et supérieurs ».!*’

Selon toute probabilité, un voyage dans 'Autre Monde est représenté dans sept plaques
de bronze ajouré fixées sur la caisse en bois du char de la tombe de Vix, en Bourgogne
(Fig. 3.4, 5). Cette sépulture a char princiére, qui recueillit le corps d’'une femme de haut
rang pour un ultime voyage, est ornée d’une roue solaire encadrée au-dessus et au-dessous
par deux paires de tétes d’oiseaux. Nous nous pencherons davantage, au chapitre 6, sur
cette femme exceptionnelle au statut particulier, et nous intéresserons de plus pres a cet
« Autre Monde » au prochain chapitre.

D’un point de vue britannique ou irlandais, la situle de Vienne est importante a
plusieurs titres, notamment en ce qu’elle reléve d’une variante Hosszupdlyi de type Kurd :
il s’agit d’un seau de bronze bien connu en Europe centrale, représenté en Irlande par un
exemple du dépdt de Dowris, dans le comté d’Offaly (Fig. 4.4, 1), et au pays de Galles par un
seau découvert a Nannau, pres de Dolgellau, Merionethshire.*® La diffusion d’un tel seau
Hosszupalyi, issu de ’Europe centrale, dans les régions lointaines de ’ouest, porte a croire
que les dynamiques d’échanges ne se limitaient pas seulement aux objets matériels mais
impliquaient également la circulation d’idées et de croyances qui leur étaient associées.
Ainsi, une cosmologie solaire pourrait avoir été véhiculée par la transmission de ces
artefacts métalliques de prestige.

La datation du crochet a viande de Dunaverney, orné de ses oiseaux miniatures, autour
de 1 000 avant J.-C., est d’une importance évidente, puisqu’elle confirme que la symbolique
de Ioiseau est au moins aussi ancienne que ’Age du Bronze. Il semblerait qu’une famille
de cygnes et une paire de corbeaux, soient représentées sur cet objet. Ce détail pourrait
signifier que d’autres oppositions binaires, qu’il s’agisse d’oiseaux célestes ou terrestres,
faisaient partie des croyances religieuses de I’époque. Ftant donnée l’association, dans
la tradition irlandaise, de Morrigan, une déesse de la guerre, aux oiseaux noirs, on peut
spéculer qu’il a bien existé une distinction symbolique entre les oiseaux noirs et les oiseaux
blancs, comme les corbeaux et les cygnes, remontant a plusieurs milliers d’années.'*°

On retrouve parfois le motif de la barque solaire dans l’art de La Téne au nord de la
France. Parmi une série de torques de bronze, on peut citer un exemplaire provenant
d’Attancourt, comportant 'image de deux barques solaires, chacune figurant un disque
solaire et des tétes d’oiseaux en proue et en poupe : sur chaque face, les oiseaux font face a
un triple cercle, peut-étre un triple soleil, de fagon a représenter une image en miroir des
oiseaux. Sur un exemple sans provenance précise découvert dans la région de la Marne,
les oiseaux inversés encadrent un symbole solaire en forme de roue (Fig. 3.4, 3-4).

116 A propos de Kleinklein : G. Priissing, Die Bronzegefisse in Osterreich (1991), 50, n°104 ; 4 propos de Fangel
Torp : F. Kaul, Ships on bronzes (1998), n°128 ; a propos du bouclier de Copenhague : Wirth, « Le Mystere
de la barque solaire » (2006), p. 342, fig. 10.

117 K. Kristiansen, « Rock art and religion », dans A.C. Fredell et al. (dir.), Representations and communications
(2010), p. 102.

118 S. Gerloff, Atlantic cauldrons and buckets (2010), p. 238.

119 M. Tymoczko, « The semantic fields of early Irish terms for black birds », dans AT.E. Matonis & D.F. Melia
(dir.), Celtic language, Celtic culture (1990), p. 151-71.

64 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Oppositions binaires et oiseaux d’'un Autre Monde

Sil’on admet que les disques de Monasterevin et d’Armagh ont bien été retrouvés en paires,
cette complémentarité pourrait également révéler des références a '’Autre Monde. Ce
jumelage est important car placés coté a cote, chaque paire comporte une barque solaire
aux tétes d’oiseau tournées vers l’extérieur, et une autre présentant des tétes d’oiseau
tournées vers lintérieur. Ce motif est répété dans la petite frise sous les deux barques.
Comme dans les images inversées sur le seau de Nyirlugos (fin de I’Age du Bronze), le
disque qui présente 'image inversée pourrait illustrer 'idée du voyage nocturne du soleil
et d’'une barque de nuit dans ’Autre Monde, antithése du monde connu.

D’autres jumelages peuvent recéler une signification similaire. C’est probablement le
cas de la paire de plaques en t6le de bronze repoussé trouvée dans le dépot de Tal-y-llyn,
dans le Merionethshire au Pays de Galles (Fig. 3.5, 2).

Ces plaques portent une image déconcertante de deux tétes humaines réunies par
une longue barre mais séparées par un axe central formé par deux feuilles allongées
a I’horizontale. Une téte est encadrée par deux tétes d’oiseau inversées, 'autre par des
vrilles représentant des tétes d’oiseau trés schématisées. Quelle que soit la maniére dont
ces plaques étaient montées, soit cote a cote, soit, plus certainement, I'une au-dessus et
lautre, au-dessous du bossage du bouclier, 'une des tétes apparaissait toujours a I’envers.

Les tétes d’oiseau recourbées nous signalent une fois encore que c’est la barque solaire
de 'Autre Monde qui est représentée, tandis que les vrilles recourbées représentent un
motif solaire masqué, dans les deux cas, le disque étant remplacé par une téte humaine. Il
semble que la barre d’union centrale et les feuilles de chaque c6té soient des liens unissant
deux mondes, tels 'arbre de vie. Plus fascinant encore, chaque plaque présente 'image
(par division horizontale) d’une téte et de ses éléments associés comme au-dessus du sol,
Pautre apparaissant ainsi comme un reflet déformé sous la terre.'?® Suivant I’association
évidente des oiseaux aquatiques tels que les canards et cygnes a l'eau, a la terre et au
ciel, et sachant que ’Autre Monde, selon la tradition irlandaise, est situé sous la terre ou
sous l’eau, on peut établir un lien trés probable entre les oiseaux et ces deux mondes,
I'un reflétant autre. Si 'on suit le raisonnement de T.F. O’Rahilly, selon qui la téte était
peut-étre un symbole solaire, ’association de la barque avec des tétes d’oiseaux ne
surprend guere. L’auteur souligna également que le motif de la téte coupée tenait parfois
une place proéminente dans le festin de I’Autre Monde.'*!

Les oiseaux sont associés a la fois a I’Autre Monde et a la royauté. Ainsi, les oiseaux
liés par des chalnes d’argent qui meénent les guerriers d’Emain Macha vers le sud dans le
récit Compert Conculainn (« La Conception de Ci Chulainn ») ne sont qu'un exemple parmi
d’autres d’apparition d’oiseaux surnaturels dans les textes anciens. Comme I’a remarqué
Anne Ross, les oiseaux sont souvent des intermédiaires entre deux mondes.'?? Dans le récit
Togail Bruidne Dd Derga (« La Destruction de ’Auberge de D4 Derga »), contant le destin
maudit de Conaire Mor, roi de Tara, il existe un lien particuliérement insolite avec le motif
de loiseau : sa conception résulte de la fécondation de sa meére divine par une figure de
P’Autre Monde, qui se présente sous les traits d’un oiseau :

120 J. Waddell, « The Tal-y-llyn plaques and the nocturnal voyage of the sun », dans W.J. Britnell & R.J. Silvester
(dir.), Reflections on the past (2012), p. 337-50.

121 T.F. O’Rahilly, Early Irish history and mythology (1946), p. 283.

122 A. Ross, « Chain symbolism in pagan Celtic religion », Speculum 34 (1959), p. 39-59 ; Pagan Celtic Britain
(1967), p. 234-96.

LIMAGE FUYANTE 65



Fig. 3.5. Oppositions binaires. 1. Petite plaque de bronze montée sur un pichet de vin,
décorée de tétes humaines opposées, retrouvée a Brno-Malomeérice. 2. Lune des deux
plagues de bronze provenant de Tal-y-llyn et présentant des tétes humaines opposées ;
limage inférieure présente une téte humaine a lenvers et des tétes d'oiseaux opposées.
3. Dessin figurant sur la pierre de Turoe, comportant deux panneaux triangulaires, I'un
comportant une téte d'oiseau et un symbole solaire, l'autre comportant deux petits (et
un grand) médaillons vides. La paire de triangles et flanquée de deux panneaux en
forme de D remplis de motifs végétaux. Echelles diverses.

66 ARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



... elle vit un oiseau venant a elle & la lucarne, qui laissa sa peau d’oiseau sur le
plancher de la maison et vint a elle, pour la posséder, puis dit « ... tu seras enceinte de
moi, et portera un fils, et ce fils ne devra pas tuer d’oiseau ».1%®

Défiant cette augure, Conaire poursuivit un jour un troupeau d’oiseaux mouchetés, attiré
par leur grande beauté et leur taille curieuse. Les oiseaux, se retournant alors vers lui,
firent tomber leur peau d’oiseau, et apparurent comme des guerriers armés de lances
et d’épées. L'un d’eux, décidant de le protéger, lui déclara : « Je suis Némglan, roi des
oiseaux de ton pere, et il t’a été interdit de tuer des oiseaux ». Il imposa alors une série
d’interdictions et de tabous a Conaire, dont le son régne continua d’étre prospére tant qu’il
respecta son contrat avec ’Autre Monde. Mais ce roi maudit finit par violer ces tabous 'un
apres lautre sur son chemin vers 'auberge de D4 Derga, ou il succomba finalement a une
triple mort, a I'issue d’une confrontation sanguinaire.

Dans le récit Airne Fingein (« La Veillée de Fingein ») datant du I1X° ou x¢ siécle, on
raconte les auspices merveilleux marquant la naissance du roi Conn Cétchathach (« Conn
aux cent batailles ») et la prospérité de son futur regne. Conn est 'ancétre 1égendaire de
diverses dynasties, notamment celle des Ui Néill, qui sont étroitement associés a Tara. Sa
gloire & venir est annoncée par une créature surnaturelle du nom de Rothniamh (« roue
radieuse »), et qui a peut-étre des associations solaires. Elle rapporte des événements
merveilleux comme le jaillissement de la riviére de la Boyne du puits de Nechtan,
lapparition d'un des grands arbres sacrés d’Irlande, la création des cing premieres
routes d’Irlande et la découverte de trois trésors merveilleux d’Irlande : le casque (ou la
« couronne ») de Brion, caché dans un puits de I’Autre Monde a Cruachain, le diademe de
Laegaire mac Luchta, et enfin ’Eo Mugna, un grand chéne autrefois situé dans le comté
de Kildare. Dans le texte, cet arbre merveilleux est décrit comme le « rejeton de I'arbre de
paradis », ce qui suppose qu’il est issu de 'Arbre de Vie du jardin d’Eden.!2

Des oiseaux magiques préfigurent également la grandeur future du royaume de Conn :

Tri not én find i ronnaib dergdir dodechatar, coro sephainset céol n-ingnad for muraib
Temrach, connd bia bron nd snim nd cuma nd éolchaire nd esbaid airpheitid nd fritha
friaréiTemraig ...

Il est venu trois fois ce soir neuf oiseaux blancs avec des chaines d’or rouge, et ils ont
fait retentir une musique merveilleuse sur les murs de Tara, si bien qu’il n’y aura
ni tristesse ni chagrin, ni angoisse, ni crainte, ni absence de divertissement a Tara
pendant tout le temps [de Conn aux cent batailles] ... .1%

11 est possible que ce lien qui unit les oiseaux a 'Autre Monde soit représenté sur deux
panneaux triangulaires de la célébre pierre de Turoe, dans le comté de Galway. Cette stele

123 Traduction dans Koch & Carey (dir.), The Celtic heroic age, p. 157 ; résumé dans M. Ni Bhrolchdin, An
introduction to early Irish literature (2009), p. 99.

124 D.M. Wiley, « The politics of myth in Airne Fingein », dans J.F. Eska (dir.), Narrative in Celtic tradition (2011),
p- 284. A propos d’Eo Mugna et d’autres arbres sacrés : AT. Lucas, « The sacred trees of Ireland », Journal
of the Cork Historical and Archaeological Society 68 (1963), p. 16-54.

125 Texte : J. Vendryes, Airne Fingein (1953), p. 17 ; T.P. Cross & A.C.L. Brown, « Fingen’s night-watch. Airne
Fingein », Romanic Review 9 (1918), p. 29-47 (traduction modifiée).

LIMAGE FUYANTE 67



dressée est richement décorée de dessins du style de La Téne, exécutés a la perfection
(Fig. 3.5, 3). Cest un bloc erratique de granit a grain fin, de forme cylindrique, et au
sommet arrondi. La partie supérieure de la stéle est ornée d'un schéma curviligne sculpté
avec une grande finesse, délimité en-dessous par un motif incisé de pas grec, d’exécution
irréguliere. L’ornementation a faible relief présente une construction quadripartite
constitué d’un prototype pyramidal a deux faces principales en forme de D, et de deux
panneaux latéraux triangulaires plus étroits. Certains motifs y sont parfaitement
reconnaissables, notamment des cercles, un triskéle symétrique, une téte d’oiseau, des
courbes en trompettes et des feuilles en virgules. Ces deux derniers motifs sont présents
dans les coins inférieurs de chaque panneau. Les vides en triangles incurvés sont une
partie de l'arriére-plan ou du motif négatif ; deux de ces vides présentent une grande
virgule. Des motifs en lignes courbes plus complexes comprennent notamment des formes
de peltas, avec un ou deux pointes en spirale, et des triskeles asymétriques ou des formes
en tourbillon dont les branches parfois se développent en forme de peltas, de virgules
ou de trompettes. Le sculpteur maitrisait sans conteste I’art insulaire du bronze typique
des styles de La Tene, comme on le retrouve sur les miroirs gravés de motifs laténiens
retrouvés au sud de la Grande-Bretagne datant des premiers siécles précédant et suivant
le début de notre ére, et sur 'umbo d’un bouclier trouvé dans un dép6t votif a Llyn Cerrig
Bach sur I'ille d’Anglesey (Pays de Galles).

Contrastant avec les ornements des deux panneaux en D, qui sont clairement séparés,
les panneaux triangulaires étroits sont délibérément reliés par une vrille qui serpente
depuis le sommet de la stéle. Sur un panneau figure une téte d’oiseau trés nette au dessus
d’un triskele parfaitement dessing, gravé dans un cercle a la base de la pierre. Tout comme
le swastika, le triskele est considéré comme un symbole solaire, et son association avec
l'oiseau est tres significative dans ce contexte précis. Les cercles vides sur 'autre panneau
sont fort différents, et une fois encore, I'opposition binaire qu’on y trouve pourrait
véhiculer un message complexe. La vrille a téte d’oiseau pourrait en effet représenter le
lien entre deux mondes.

L’étude de ces types d’oppositions binaires est 'une des voies possibles pour
déchiffrer un phénomeéne artistique échappant a notre compréhension, et ainsi
trop souvent envisagé sous l’angle du style ou de la technique, plutét qu’en tant
qu’iconographie complexe et de langage symbolique. Ian Armit a conclu, a raison, que
ces compositions tétes humaines opposées étaient loin d’étre dénuées de signification.
Les contrastes explicites que présentent souvent ces motifs reflétent les différents états
de I’étre, dans ce monde et celui des morts.1%6

On retrouve également ce motif sur 'un des fragments de la gaine de bronze d’'un
récipient a vin, qui était sans doute en bois ou en cuir, retrouvé dans un cimetiére a
Brno-MaloméFice, en Moravie (République tchéque). Selon Venceslas Kruta, la téte la
plus haute porte une sorte de couvre-chef triangulaire surmonté d’une palmette, et la
téte inférieure, inversée, porte des cornes. Les extrémités des cornes ont 'apparence
de tétes d’oiseaux inversées (Fig. 3.5, 1). Kruta voyait a juste titre dans cette opposition
binaire la représentation des divinités de la lumiére et des ténébres, du monde diurne

126 I Armit, « Janus in furs? Opposed human heads in the art of the European Iron Age », dans G. Cooney et al.,
Relics of old decency (2009), p. 279-286 ; Headhunting and the body in Iron Age Europe (2012), p. 111.

68 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



et de I'’Autre Monde.'?” Des tétes jumelles monstrueuses ornaient le bec tubulaire du
récipient, et sur chaque c6té de la panse globulaire était fixée une plaque ajourée
portant une étrange illustration composée de jambes, d’'yeux et de becs. Ces créatures
évoquaient a Paul-Marie Duval les créatures cauchemardesques de Jérome Bosch, mais
laudacieux Kruta suggéra que les yeux apparaissant dans ’enchevétrement de créatures
sur chaque plaque correspondaient peut-étre aux étoiles dominantes des formations
stellaires visibles a la latitude de Brno, au 111° siecle avant J.-C. Selon lui, I'une des plaques
représentait en effet Véga, ’étoile prédominante de la constellation de la Lyre, Deneb,
I’étoile la plus brillante de la constellation du Cygne, et Altair, dans la constellation de
l'Aigle, un astérisme triangulaire dénommé « Triangle d’été », tel qu’il était observable
en juin 280 avant J.-C. L’autre plaque représentait la grande étoile Aldébaran, au centre
de la constellation du Taureau et proche de la constellation d’Orion, tres apparente dans
le ciel d’hiver, au mois de novembre.

La découverte du disque de Nebra, vestige de ’dge du Bronze, non loin de Halle, en
Allemagne, a plusieurs centaines de kilometres au nord-ouest de Brno, nous rappelle
que les mystéres du soleil, de la lune et des étoiles préoccupaient déja les esprits dans
ces régions d’Europe centrale plus de mille ans auparavant. Cet artefact exceptionnel de
bronze, incrusté de petites plaques d’or comportant des symboles lunaires, une barque
solaire et des constellations (notamment les Pléiades), reflete 'intérét prononcé de cette
époque pour lastronomie.'? Les profuses images solaires qui nous sont parvenues,
vastement distribuées dans l’espace et le temps, sont le témoignage éloquent de cette
curiosité, et sans doute, bien que cela soit plus difficile & démontrer, d’'un intérét savant
et profond pour les mystéres du ciel de la nuit. Ainsi les symboles astraux gravés sur une
série d’épées laténiennes retrouvées sur le continent sont une preuve incontestable de la
connaissance de corps célestes autre que le soleil.’*

A Lismullin, prés de Tara, a été découvert un alignement de poteaux en bois formant
une allée qui méne a une enceinte circulaire de bois datant de ’Age de Fer. Pour certains,
cette allée aurait été alignée parallelement aux Pléiades.’*® Il est certes aisé d’ignorer
le puissant sentiment d’émerveillement et de perplexité qu’ont pu provoquer autrefois
les objets célestes. Cependant si 'on y préte attention, la littérature irlandaise ancienne
contient quelques évocations. Cormac mac Airt, roi renommé pour sa sagesse et qui fut
malgré tout mis en échec par Mug Ruith, est souvent décrit comme un homme « qui
aimait écouter les bruits des foréts et observer les étoiles ». En ancien irlandais, il existe
un terme, « mathmarc », qui signifie « astrologue » ou « devin ». Toutefois, la langue ne
comportait vraisemblablement aucun terme autochtone servant a désigner les planétes
ou les constellations - ceci, bien que ’astronomie classique soit devenue un sujet d’étude
dans les écoles monastiques.'!

127 V. Kruta, La cruche celte de Brno (2007), p. 65. Comparez ses planches sur p. 66-7 a l'illustration dans J.
Meduna et al., « Ein laténzeitlicher Fund mit Bronzebeschldgen von Brno-Malomérice (Kr. Brno-Stadt) »,
Bericht der Rémisch-Germanischen Kommission 73 (1992), p. 193, Abb. 6.

128 H. Meller, Der geschmiedete Himmel (2004).

129 AP Fitzpatrick, « Night and day : the symbolism of astral signs », Proceedings of the Prehistoric Society 62
(1996), p. 373-98 ; A. Rapin, « Une épée celtique damasquinée d’or », Antiquités Nationales 34 (2002), p. 155-71.

130 A. O’Connell, Harvesting the stars (2013), p. 72.

131 F Kelly, « The beliefs and mythology of the early Irish with special reference to the cosmos », dans C.
Ruggles (dir.), Astronomy, cosmology and landscape (2001), p. 167-72.

LIMAGE FUYANTE 69



Nous pouvons avoir la certitude que le mystére du voyage nocturne du soleil fut
autrefois une véritable préoccupation. Cette question était sans aucun doute un défi
pour les penseurs médiévaux. Le théme est présent dans une histoire apocryphe en vieil-
irlandais du 1x¢ siécle, intitulée In Tenga Bithnua (La Langue toujours nouvelle). Dans ce
récit, I’esprit de ’ap6tre Philippe (dont la langue fut coupée a neuf reprises, pour chaque
fois repousser miraculeusement) s’entretient avec des sages hébreux de Jérusalem pour
leur expliquer la création du monde. On y raconte que Dieu, au quatrieme jour, créa « le
cours enflammé du soleil ... pour illuminer douze plaines étendues sous les rebords de la
terre, pendant la nuit. » Voici quelques extraits du message de Saint Philippe :

Voila ou le soleil va au soir

D’abord, il brille sur le ruisseau au-delad de la mer, transmettant des nouvelles
concernant les eaux de l’est.

Puis, dans la nuit, il brille sur la haute mer de flammes, et sur les courants de feu
sulfureux qui environnent les tribus rouges.

Puis, il brille sur les jeunes dans les champs agréables, qui crient vers le ciel par
crainte de la béte qui tue des milliers de milliers au-dessous les vagues du sud ...

Ensuite, il brille sur ’enceinte terrible qui entoure les nombreux habitants de
I'enfer au nord.

I1 brille dans les vallées noires aux eaux courantes mélancoliques traversant leurs
flancs.

Ensuite, il brille sur I’enceinte de la béte qui vomit les mers nombreuses autour
des flancs de la terre de tous coOtés, et qui avale les mers de nouveau jusqu’a ce qu’elle
desseche les plages de tous cOtés ...

Ensuite, il brille sur la vallée sombre, pleine de larmes, avec les dragons qui sont
cachés dans la brume.

Le soleil brille ensuite sur les nuées d’oiseaux qui chantent a 'unisson dans la
vallée des fleurs ...

Ensuite, il brille sur le Paradis d’Adam, a ’est, jusqu’a ce qu’il leve sa téte au matin ...'%

Comme I'a souligné J. Carey, la description de certaines de ces régions (par exemple, ce lieu
ou l'on trouve «les nuées d’oiseaux qui chantent a I'unisson ») rappelle celle des merveilles
de I’Autre Monde dans la tradition littéraire irlandaise, tandis que d’autres motifs pour-
raient provenir de la littérature gnostique de I’Egypte antique. Quelle que soit l'origine
de l'idée développée ici du voyage nocturne du soleil a travers le monde souterrain, il
s’agissait bien d’une croyance répandue en Egypte au 1ve siécle, et plus tard a I'époque
médiévale, comme ’a démontré Carey.

Cette question est explicitement posée dans le récit Immram Ua Corra (« La Navigation
des Hui Corra ») daté du X1I¢ siecle, qui retrace le voyage en mer de trois fréres. Alors
que les fréres contemplent le coucher du soleil sur la cote atlantique, dans l'ouest de
I'Irlande, I'un d’eux demande : « Cia leth i teit an grian o thét fon fairrciu? » (« Ou va le
soleil lorsqu’il se couche au fond de la mer ? »).13 Il est évident que cette question relevait
d’un apprentissage commun bien avant le temps de ce conte, & en juger par I'imagerie

132 J. Carey, « The sun’s night journey », Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 57 (1994), p. 14-34.
133 Wh. Stokes, « The voyage of the Hui Corra », Revue celtique 14 (1893), p. 36 (traduction modifiée).

70 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



solaire qui nous est parvenue, par le biais des vestiges préhistoriques. La couronne Petrie,
les disques de Monasterevin et d’Armagh, le bouclier de Battersea, la pierre de Turoe, ou
encore les plaques de Tal-y-llyn, sont autant d’indications d’'une importante préoccupation
tant pour les phénomeénes célestes que pour ’existence des oiseaux fugitifs. Ils témoignent
d’un symbolisme complexe, riche de variations a travers les processus visuels de jumelage,
de renversement et d’inversion, ou dissimulation, ou I’évocation de I’Autre Monde.

La métaphore solaire appliquée a la royauté est d'une importance significative dans
un contexte archéologique : on gardera ainsi a ’esprit les associations solaires tissées avec
des figures telles que Conchobar d’Emain Macha, ou les rois de Tara, qui partageaient
des caractéristiques semblables. Certains objets métalliques d’origine aristocratique ornés
d’images solaires comme la fameuse couronne Petrie ou le bouclier de Battersea doivent
étre considérés comme relevant de l'attirail d’un roi. Les symboles renvoyant a I’Autre
Monde sont également attendus, puisque que les rois sacrés étaient considérés comme
des médiateurs entre ce monde et I’au-dela. Aux niveaux inférieurs de la société, ce code
symbolique a pu se manifester par des voies simplifiées, moins mystiques, a travers des
fétiches ou des signes apotropaiques.

L’intérét exceptionnel de ces images solaires de I’Age de Fer tardif réside avant tout
dans le fait qu’elles démontrent la puissance de longévité de certaines formes symboliques.
La fréquence et exceptionnelle rémanence des images du voyage solaire datant de I’Age
du Bronze en Scandinavie, & partir de la période de Trundholm, avant 1 500 av. J.-C., sont
communément admises.'3

Mais le concept a eu une durée de vie beaucoup plus longue. Les tétes de cheval
originales furent ainsi remplacées par les tétes d’oiseaux au XII° ou XIII® siécle avant
J-C., lesquelles furent reproduites et pérennisées a ’Age de Fer. Certes, ces preuves
iconographiques ont été dispersées dans le temps et dans l’espace. Ce symbolisme
solaire complexe ne trouve pas son expression visible dans les données archéologiques
répertoriées dans l'ensemble de régions de I’Europe préhistorique. Néanmoins, la
couronne Petrie et le bouclier de Battersea sont deux témoins de ’incroyable persistance
de ce modéle cosmologique jusqu’aux premiers siécles de notre ere. Ils constituent un
excellent exemple de la conservation et de la transmission de croyances profondes sur
prés de deux millénaires dans nos sociétés préalphabétiques. Quelle qu’ait été sa source
d’inspiration, 'auteur du récit In Tenga Bithnua a ainsi réitéré, dans un contexte chrétien
alphabétisé, une théorie solaire qui remontait au moins & I’Age du Bronze. Cette méme
conception était peut-étre soutenue par les fideles de Newgrange lors des festivités liées a
la mystérieuse réapparition du soleil.

134 K. Kristiansen & T.B. Larsson, The rise of Bronze Age society (2005), p. 294.

LIMAGE FUYANTE 71






4

A la recherche de I'Autre Monde

Comme nous l'avons déja souligné, '’Autre Monde était omniprésent dans la littérature
ancienne d’Irlande, sous diverses manifestations. Souvent présenté comme un monde
de paix et de prospérité, il recele aussi une face sombre : des étres malveillants en
émergent parfois, pour s’immiscer dans la vie des hommes.'35 Certes, comme le souligne
T.F. O’Rahilly, cet Autre Monde « résiste a toute forme d’exploration archéologique » et
Phistorien a vivement critiqué certains archéologues zélés « de nature optimiste » tentés
de s’aventurer dans des domaines inconnus.'*® L’Autre Monde est par définition un lieu
surnaturel sans existence physique, or pour certains, il a constitué une réalité. Comme
nous l'avons vu a travers ’examen du symbolisme solaire présent sur certains objets
en bronze de ’Europe préhistorique, I’archéologie permet d’identifier des processus et
pratiques révolus conservant les traces matérielles d’une croyance en cet Autre Monde,
qui était a n’en point douter un concept variable.

Sur le plan archéologique penchons-nous sur Uaimh na gCat ou Oweynagat (la
Grotte des chats), une grotte découverte sur le site royal de Rathcroghan, dans le comté
de Roscommon, qui nous mene a l'orée de ce monde souterrain conceptuel. Ce site,
aussi dénommé Criiachain dans la littérature irlandaise (qui pourrait signifier « lieu de
tumulus »), est souvent décrit comme un cimetiére sacré et une habitation royale.’’

Dans la Tdin Bo Fraich (La Razzia des vaches de Fraoch) on trouve une description
extravagante de la résidence grandiose d’Aillill et Medb au rath ou fort de Cruachain :

La demeure était ainsi agencée : elle comportait sept sections, avec sept lits dorés, du
foyer au mur, placés dans toute la maison ; un fronton de bronze a chaque lit ; des
cloisons sculptées dans de I'if rouge aux ornements variés ; trois barres de bronze au
pied de chaque lit ; sept barres de cuivre partant du sol, au centre jusqu’au toit. La
maison était en pin, couverte a I'extérieur de bardeaux d’ardoise. Elle comportait seize
fenétres, chacune comportant un volet de cuivre. Un treillage de cuivre était monté
sur la lucarne du toit. Quatre piliers de cuivre surmontaient le lit d’Ailill et Medb,

135 J. Carey, « The location of the Otherworld in Irish tradition », Eigse 19 (1982), p. 39 ; T. O Cathasaigh, « The
semantics of ‘Sid’ », Eigse 17 (1979), p. 144.

136 T.F. O’Rahilly, Early Irish history and mythology, p. 281, 430.

137 J. Waddell et al., Rathcroghan, Co. Roscommon (2009), p. 29.

A LA RECHERCHE DE LAUTRE MONDE 73



tout orné de bronze et placé au centre de la maison, agrémenté de deux bordures de
vermeil. Une latte d’argent, partant du fronton, rejoignait les traverses de la maison
et la ceinturait d’'une porte a l'autre ... .13

Une description tout aussi fantaisiste de cette résidence royale nous est faite dans Fled
Bricrenn (Le Festin de Bricriu). A I'instar de la présentation de la demeure Conchobar a
Emain Macha (cf. chapitre 5), il semblerait qu’il s’agisse ici encore d’une réinvention, par
Tesprit médiéval, d’un lieu cérémonial de la royauté paienne sous la forme idéalisée d’un
palais royal somptueux.

De nos jours, Rathcroghan est un complexe archéologique situé sur un terrain élevé
au nord de la ville de Roscommon. On y trouve plus de soixante monuments dispersés sur
pres de neuf kilometres carrés. Il comporte des enclos, des tumulus, des monolithes, et
d’autres constructions de terre disséminées a I’est d’'un large plateau calcaire descendant
en pente douce vers lest et le sud. Le grand tertre de Rathcroghan Mound constitue
le monument principal de ce complexe : c’est un tumulus large, au sommet plat, d’'un
diametre moyen de 89 métres a la base, et d'une hauteur de 5,5 metres environ. On trouve
au nord-ouest un petit tumulus et a proximité, un bas bloc de calcaire naturel surnommé
« Milleen Meva ». Un monolithe écroulé nommé « Miosgan Meva » est situé a environ
100 meétres au nord-est. Plusieurs autres tumulus, trés érodés en hauteur par des siecles
d’activité agricole, sont visibles a l’est et au sud.

Le levé géophysique a révélé une enceinte circulaire de grande envergure, d’'un
diametre d’environ 360 métres, formée par un fossé large et profond creusé autour de
Rathcroghan Mound (Fig. 4.1).

On trouve, dans les monuments situés dans I'enceinte, visibles grace a 'imagerie
géophysique, deux tumulus annulaires a l'est, un double alignement de tranchées
donnant accés a une enceinte au nord, et une autre double alignement formant un
chemin de procession vers le tertre central. Ces alignements ont sans doute jadis contenu
des palissades de hois, et sont trés semblables aux plus petites allées menant aux enclos
circulaires identifiées a Navan, datant des derniers siécles avant J.-C.

Malgré I'apparence simple et sans particularités de Rathcroghan Mound, 'enquéte
géophysique a révélé la présence d’une quantité d’informations archéologiques complexes
et profuses en son sommet et en son sein. Sa construction est le fruit d’une série calculée et
élaborée de phases successives de développement. Les vestiges de deux robustes murs de
pierre, formant deux cercles concentriques, respectivement de 35 metres et de 22 metres
en diametre, ont été retrouvés profondément enfouis sous le tumulus, 1 a 2 metres du
sommet. Ce type d’ensevelissement rappelle celui de la structure de 40 meétres détectée
sous un cairn de pierres a Navan vers 95 avant J.-C (cf. chapitre 5). Un double cercle de
fosses de 32 m de diameétre environ, visible en partie dans la gradiométrie magnétique,
pourrait représenter les vestiges d'une grande structure de bois qui sélevait jadis au
sommet du tumulus, dominant le paysage environnant. Il existe aussi des traces de lignes
radiales au sommet, ainsi que d’autres indices permettant de voir que des structures en
bois y furent construites puis remplacées au fil du temps.

138 M.E. Byrne & M. Dillon, « T4in B Fraich », Etudes celtiques 2 (1937), p. 3 ; W. Meid, Die Romanze von Froech
und Findabair (1970), p. 56.

74 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Fig. 4.1. Rathcroghan Mound : un levé géophysique a révélé un nombre remarquable
d'éléments souterrains dans son voisinage immédiat. La gradiométrie magnétique a
révélé des signatures magnétiques bien définies reflétant la présence de fosses, de
fossés ou de tranchées a palissades. Le grand monticule est clairement défini au centre
de limage et recéle diverses structures enfouies en son sein. A 'est, il est approché par
une avenue trapézoidale ou deux tumuli sont visibles. Immédiatement au nord, une
deuxiéme enceinte a sa propre avenue orientale. Tous ces éléments sont entourés d'un
tres grand enclos a fossés de 360m de diametre.

A LA RECHERCHE DE LAUTRE MONDE 75



Pour la plupart, les tumulus du complexe sont bas et imperceptibles. ’'un d’eux,
nommé « Rathbeg », est plus proéminent de par son positionnement sur I'une des crétes
glaciaires, orientés nord-sud, bien visibles dans ce paysage. Doté de deux talus circulaires,
chacun avec un fossé interne, et d’un tertre central bas, Rathbeg est tumulus annulaire
élaboré. Un monument nommé « Dath-’s Mound » (tumulus de Dath-i, lequel aurait été
le dernier roi paien d’Irlande) est un autre tumulus annulaire aux caractéristiques talus
et fossé interne, mais qui comporte quant a lui un grand monolithe en son centre. La
présence environnante de forts circulaires ou ringforts confirme que le site de Rathcroghan
conserva son importance a '’époque médiévale.

Objets de curiosité, les Mucklaghs sont de longues levées de terre retrouvées au
sud-ouest de Rathcroghan Mound. Elles tiennent leur nom d’une légende selon laquelle
les trous fougés par un sanglier surnaturel auraient formé ces mystérieux monticules.
Ces immenses levées en double ligne, formées de talus paralleles courbes, descendent une
pente vers une vaste vallée délimitant au sud le complexe de Rathcroghan. La levée la plus
au nord, gigantesque, est constituée d’un paire de talus trés proches d’environ 100 meétres
de long, tandis que celle située au sud est composée de trois talus paralleles d’un longueur
maximale de 285 meétres. Ces Mucklaghs avaient certainement une fonction rituelle dans
le site royal.

La porte de I'Autre Monde

Rathcroghan se distingue d’autres sites royaux par la présence d’un élément unique : une
porte vers ’Autre Monde. Dans le récit Cath Maige Mucrama (La bataille de Mag Mucrama),
datant du début du 1x° siecle, 'auteur médiéval présente cette porte comme « la porte de
Ienfer de I'Irlande » (dorus iffiirn na Hérend). Ceci est un renvoi partiel a I’histoire de
Lugaid mac Con, prédécesseur de Cormac mac Airt sur le trone de Tara. On y explique
pourquoi le site de la bataille dont il est question se nomme Magh Mucrama, c’est-a-dire
«laplaine du dénombrement des porcs ». On y raconte également des 1égendes concernant
la grotte célébre qui se trouve a Rathcroghan. Selon I'une d’elles, une innombrable harde
de sangliers surnaturels sortit un jour de la grotte de Cruachain, causant des ravages sur
les terres environnantes :

Mag Mucrama (ce nom tient son origine de I’histoire suivante) : Un harde de porcs
surnaturels sortit de la grotte de Cruachain, qui est la bouche de I’enfer d’Irlande.
Cest de 1a aussi que sortit une foule de créatures a trois tétes qui dévasta la terre
d’Irlande, jusqu’a ce quAmairgene, le pere de Conall Cernach, les tue (seul ?) dans un
combat singulier, devant tous les hommes d’Ulster. C’est de 1a aussi que sortit une nuée
d’oiseaux couleur safran : ceux-ci causérent la destruction de tout ce qu’il touchaient
de leur souffle, jusqu’a ce que les hommes d’Ulster les tue avec leurs frondes.

Ensuite, ces porcs en sortirent. Partout ou ils passaient, rien de poussa, ni mais, ni
blé, ni feuilles, pendant sept ans. Lorsqu’on tentait de les compter, ils disparaissaient
pour réapparaitre vers un autre territoire. Quand on parvenait a les dénombrer, les
chiffres ne concordaient pas. « Il y en a trois », disait 'un. « Il y en a plus, il yen a
sept », disait 'autre. « Il y en a neuf », disait un autre. « Onze porcs », « treize porcs ».
Ainsj, il était impossible les dénombrer. Il était également impossible de les tuer,
puisqu’ils disparaissaient dés qu’on levait une arme sur eux.

76 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Un jour, Medb de Cruachain et Ailill se rendirent 8 Mag Mucrama pour les
dénombrer une bonne fois pour toutes. Medb était dans son char tandis qu’on
comptait les porcs. Soudain, I'un d’eux bondit par-dessus son char. Tout le monde dit,
« C’est un porc a ajouter, Medb ». A quoi Medb répondit : « Celui-ci ne le sera pas ».
Elle saisit alors la patte de la béte et lui fendit la peau du front : le porc dispartt, et il
laissa sa peau dans la main de Medb. Instantanément, touts les bétes disparurent, on
ignore ou. C’est de la que Mag Mucrama tire son nom.!*

La Morrigan, la déesse de la guerre, est une autre créature redoutable associée a cette
grotte célebre. Selon le Dindshenchas métrique :

Vint alors a Cruachain la sanglante, apres cette action guerriére et horrible, la
puissante Morrigan qui prenait plaisir & détruire des troupes.

Odras vint pour la dépouiller par les armes, pour un résultat qui n’était pas légal.
C’est son fort serviteur a la vie courte, qui tomba a Cuil Cada.

Cada est le nom du serviteur qui livra plus d’'un combat. Odras le mit, a une heure
pénible, sur la trace de son troupeau de génisses.

Apres cela, a la suite de son serviteur, la femme brillante et pure vint également
au sid de Cruachain et elle trouva la-bas une horrible gloire.

Elle laissa le sommeil venir sur elle, la belle aux sourcils noirs, sans prudence,

au froid Daire Falgud et elle y trouva la mort violente.

Elle la frappa & mort, malheureux combat sur la colline, I’horrible Morrigan,
sortie de la caverne de Cruachain.

Le possesseur des troupeaux chanta sur elle, avec une fierté sans faiblesse, toutes
les incantations rapides, - elle était rusée -, devant la grande Sliab Bodbgna.*

Le récit complexe et surréaliste Echtra Nerai (Les Aventures de Nera), décrit comment,
lorsque le couple royal Ailill et Medb et leur cour célébraient la féte de Samhain (la veille
du 31 Octobre) a Crdachain, Nera, guerrier bien armé, sortit pour décrocher un homme
pendu la veille, qui se plaignait d’avoir soif. Nera lui donna a boire avant de le ramener a
sa torture. Il revint au fort de Cruachain pour constater que les peuples du sid de I'Autre
Monde avaient incendié la demeure et laissé un tas de tétes coupées. Nera les suivit jusqu’a
la grotte de Cruachain, ou il trouva un logis et une épouse.

Sa femme lui expliqua un jour que la destruction qu’il crut voir au Criachain n’était
qu’une vision prémonitoire : Criachain allait étre détruit au prochain Samhain, & moins
que l’alerte ne fut donnée a temps aux habitants. Elle lui expliqua aussi que la couronne de
Brion (barr Briuin) était cachée dans un puits prés de la forteresse de Cruachain. Lorsqu’il
lui demanda comment il pouvait convaincre la cour a Cruachain qu’il avait vraiment
été dans le sid, elle lui commanda d’apporter les fruits estivaux au monde de I'extérieur,
plongé dans I'hiver. Il s’agit d’une allusion tres significative a la nature inversée de 'Autre
Monde:

139 M. O Daly, Cath Maige Mucrama (1975), p. 48.
140 E. Gwynn, The Metrical Dindshenchas Part IV (1924), p. 198.

A LA RECHERCHE DE LAUTRE MONDE 77



« Beir toirthe samruid latt », ol in uhen. Dobert iarum crem leis ocus sobairche ocus
buiderath ...

« Apportez avec vous les fruits de I'été », dit la femme. Alors il emporta avec lui de I’ail
sauvage, et de la primeveére et du bouton d’or ...

Il quitta alors I'Autre Monde et courut avertir Ailill et Medb du danger imminent. Le
couple royal détruisit le sid et s’empara de la couronne de Brion, cependant « Nera et ses
gens furent laissés dans le sid, pour ne plus en ressortir, et ce jusqu’a la fin du monde ».14!
Ce type de récits témoigne du chaos associé a I’Autre Monde et a la veille de la féte de
Sambhain, lorsque les étres surnaturels viennent envahir et terroriser le monde profane.
Un folklore toujours associé a Halloween, jour ol se manifestent les mauvais esprits.

De nos jours, Oweynagat, a Rathcroghan, est un monument peu impressionnant et
en piteux état (Fig.4.2).1> Cette petite grotte naturelle, a laquelle vient se rattacher un
petit souterrain, passe généralement inapercu, par contraste avec les grands monuments
environnants. Or elle est pourtant attachée a un patrimoine littéraire et a des légendes
remarquables. Vu son état de délabrement actuel, elle inspire malheureusement peu de
fascination. Samuel Ferguson, qui visita le site en 1864, il nous a fourni un témoignage
inestimable sur les caractéristiques superficielles d’'un monument qui a depuis été
endommagé davantage. Son ébauche de plan montre clairement ’entrée du monument,
et des tas dispersés de pierres a 'intérieur d’un enclos bas circulaire.*® Un petit chemin,
aménagé au début du xx¢ siécle, traverse le monument : ces travaux sont d’ailleurs la cause
de 'effondrement de la partie nord de ’enclos, qui était encore bien visible au x1x® siécle.
Le champ situé au sud du chemin, ou se trouve ’entrée aujourd’hui, a été séverement
dégradé par le bétail au cours des récentes années.

Heureusement, les éléments souterrains, la grotte naturelle et le souterrain, semblent
avoir été préservés depuis la visite de Ferguson. L’enclos, qui n’est désormais plus visible,
présentait vraisemblablement un diametre intérieur de 17 métres et un diametre global
de 21 metres. Ses contours étaient définis par un talus d’environ 2 metres de largeur, sans
fossé externe ou interne. L’entrée de la grotte était alors, et c’est toujours le cas, accessible
par une breche dans le toit de blocs d'un souterrain en partie effondré (Fig. 4.3).

La méme ouverture basse sous l'une des larges dalles ou linteaux calcaires du toit
donne accés a une partie de souterrain d’une longueur de trois meétres. Il est évident
cependant qu’il ne s’agit pas de I’entrée d’origine, mais plutdt d’'un endroit ou une partie
du toit s’est effondrée ou a été retirée, et pres duquel gisent quelques dalles ou linteaux.
Le deuxieme linteau de ce court couloir porte I'inscription oghamique « VRAICCI MAQI
MEDVVI », qui signifie « [la pierre de] Fraoch, le fils de Medb ».14 Cette partie courte du
souterrain rejoint en angle droit un deuxiéme couloir qui, méne a une caverne naturelle
étroite dans le soubassement calcaire au nord-ouest. On ignore la longueur du couloir
du sud-est (& droite a partir de ’entrée) qui est bloqué par des débris. Le dernier linteau

141 Texte ettraduction : K. Meyer, « The adventures of Nera », Revue celtique 10 (1889), p. 212-228 ; traductions :
Cross & Slover, Ancient Irish tales, p. 248 ; consulter Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 117, pour une
traduction moderne.

142 J. Waddell et al., Rathcroghan, Co. Roscommon (2009), p. 79.

143 S. Ferguson, « Account of ogham inscriptions in the cave at Rathcroghan », Proceedings of the Royal Irish
Academy 9 (1864), p. 162.

144 R.AS. Macalister, Corpus Inscriptionum, vol. 1 (1945), p. 16-7, n° 12.

78 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Fig. 4.2. Une entrée vers I'Autre Monde : I'entrée vers le souterrain et la grotte
d'Oweynagat (Uaimh na gCat) a Rathcroghan. Les pierres visibles sur la gauche sont les
dalles du toit d'un autre souterrain inexploré.

B\
3%

\

5
4
’i&a

0 1omatros

Fig. 4.3. Lillustration de Samuel Ferguson de I'entrée de la grotte d'Oweynagat en 1864
(gauche) présente l'inscription ogamique visible sur le linteau, a la jonction des deux
passages. La position de ce linteau dans le souterrain est indiquée par le trait noir sur
le plan du monument (droite), la longue et étroite grotte naturelle a laquelle est relié le
souterrain est indiquée par la zone grise.

A LA RECHERCHE DE LAUTRE MONDE 79



visible de cette section porte également une inscription partielle en ogham (qui selon
R.A.S. Macalister se lit « QREGAS MU ... »).

La présence de plusieurs grandes pierres enterrées dans le sol et de possibles
dalles du toit dans le champ au sud du chemin suggere que le couloir de ce souterrain
pourrait se prolonger sur une certaine distance au sud-est. Il pourrait ainsi s’y trouver
un complexe de souterrains en attente d’étre découvert. Par ailleurs les vestiges d’un
autre souterrain ont été retrouvés a seulement trois métres au nord-ouest de ’entrée
actuelle, et il est possible de scruter, & travers un petit espace sous une dalle, 'intérieur
d’une chambre pleine de débris.

Le couloir principal continue vers le nord-ouest (a gauche de l’entrée) et descend
une pente modérée pour rejoindre une caverne naturelle longue et exigiie. Ce couloir est
artificiel sur une longueur de dix metres, avant de fusionner avec la grotte calcaire pour
s’étendre sur 37 metres supplémentaires. Il semble que la caverne naturelle a été élargie
en certains endroits dans cette premiére section. Des murs en pierres seche semblent
avoir été construits sur la roche naturelle de chaque c6té pour soutenir les grandes
dalles du toit. La hauteur de cette partie modifiée du couloir augmente progressivement
tandis qu’on avance, le couloir s’élargit considérablement avant de rejoindre la caverne
naturelle, ol le plafond s’abaisse, ainsi que le niveau du sol dont la baisse est abrupte. A
cet endroit le couloir ne mesure que 40 cm de large, et au moins cinq marches irréguliéres
nous ménent a la grotte inférieure. A cette jonction entre le souterrain et la grotte, on peut
supposer qu’'une trappe de bois était peut-étre installée a I’horizontale, reposant sur la
plinthe lorsqu’elle était refermée, et contre le mur vertical quand elle était ouverte.

La grotte naturelle s’élargit en chambre allongée, d’'une largeur maximale de 2,85
metres a son plus bas niveau. Les murs inclinés du sol au plafond étroit sont couvert
de pierres ou de blocs déposés naturellement jusqu’a cinq metres du sol. Le plancher
de la grotte est boueux et jonché de pierres, et on n’y trouve aucune trace de sol dallé
ou empierré. Plus loin, le plancher s’éleve et le couloir rétrécit pour atteindre son
extrémité, située a proximité de la surface du terrain, a pres de 50 meétres de l'entrée
actuelle du souterrain. Il est possible que le toit au bout de la caverne ait été couvert
de plusieurs linteaux.

Si le réseau complet des souterrains et son étendue reste & découvrir, il est toujours
possible d’identifier certains détails significatifs & Oweynagat. Parce qu’aucun vestige
de fossé extérieur n’a été trouvé, on conclut que ce petit enclos encaissé n’était pas un
fort circulaire ordinaire. La présence d’inscriptions oghamiques est une occurence
exceptionnelle, en effet celles-ci sont rares dans le Connacht. Le fait quun souterrain soit
relié & une grotte naturelle est tout aussi inhabituel, et il semblerait que la jonction elle-
méme, congue avec des marches et une réduction délibérée de la largeur, soit également
significative. Ces éléments, auxquels viennent s’ajouter 'abondance des légendes et de la
mythologie connexes, font d’Oweynagat un monument tout a fait exceptionnel.

Les souterrains de pierre seche sont des monuments relativement communs, souvent
associés aux forts circulaires et aux sites ecclésiastiques. Généralement considérés
comme des lieux de stockage ou de refuge, ils dateraient pour la plupart de I'époque
médiévale, entre 500 et 1000 apres J.-C. Entre 3 000 et 3 500 souterrains de ce type ont
été identifiés sur le territoire irlandais, et ces chiffres ne refletent qu'un décompte
minimal. Des pierres portant des inscriptions oghamiques ont été identifiées dans prés
de 113 souterrains, principalement au sud et sud-ouest du pays. Ces larges pierres gravées

80 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



étaient ainsi souvent utilisées comme linteaux ou dalles de toit, il est donc généralement
admis qu’elles constituaient des matériaux de construction fort utiles dans les premiers
temps médiévaux.'® Il ne fait aucun doute que le souterrain d’Oweynagat date de cette
époque : ses pierres oghamiques ont peut-étre été rapportées d’un autre lieu quand il fut
décidé d’attacher un souterrain a la grotte naturelle, laquelle avait probablement déja une
importance cultique.

L’emploi d’une pierre portant une inscription oghamique était alors tout sauf fortuit.
Ainsj, le linteau portant le nom de Fraoch a été délibérément placé & une jonction pour
souligner un élément clé dans la structure, une particularité également relevée dans
d’autres souterrains. Malheureusement, la position précise de nombreuses pierres gravées
dans ces monuments n’a pas été enregistrée. Cependant, dans la plupart des cas ou ces
données sont disponibles, il semblerait que ces pierres oghamiques soient positionnées
de maniére significative au sein du monument, afin que soient mises en évidence leurs
inscriptions. Par exemple, on trouve dans le souterrain de Dunalis, dans le comté d’Antrim,
un linteau gravé a une jonction ou les niveaux du sol et du plafond changent. De méme, un
grand souterrain de Ballybarrack dans le comté de Louth ('un des trois souterrains dans
une enceinte ovale) présente également un exemple de linteau a inscription oghamique
placé a une jonction entre deux chambres.! Ainsi, il est peu probable que ces pierres
aient été choisies uniquement a des fins de construction. Selon toute probabilité, elles
avaient des fonctions protectrices de talismans.

Bien que ces chambres souterraines soient habituellement considérées comme des
lieux de stockage, cette fonction n’est nullement dénuée de dimension rituelle. La colline
fortifiée de Danebury, Hampshire, offre ainsi un témoignage de rituels souterrains : dans
ce hillfort de I’Age de Fer, des offrandes propitiatoires (comprenant des restes d’humains
et d’animaux) auraient ainsi été déposées dans des fosses de conservation du grain. Il
s’agissait vraisemblablement d’offrandes faites aux forces chthoniennes afin de protéger
les récoltes déposées dans ce domaine souterrain.'¥’

Les dépots souterrains, dans I'Irlande du haut Moyen Age ont pu étre liés a la croyance
prévalente dans le pouvoir protecteur des forces de '’Autre Monde, pouvoir invoqué ou
renforcé par les pierres gravées. Elles étaient peut-étre considérées comme des talismans
contre les forces de 'Au-dela libérées lors de ’excavation de la fosse du souterrain. Comme
nous 'avons mentionné précédemment, les souterrains reliés aux tombes a couloir de
Dowth et Knowth créaient une connection délibérée avec un monument plus ancien
auquel on attribuait des qualités surnaturelles.

Rites de terreur

Les inscriptions oghamiques dans les souterrains, lorsqu’elles sont lisibles, ne donnent
aucune autre indication sur role de ces pierres, a I’exception, peut-étre, de la dédicace a
Fraoch retrouvée & Oweynagat. S’il s’agit d’une allusion au héros de la Tdin B6 Fraich (La

145 M. Clinton, The souterrains of Ireland (2001), p. 68.

146 Dunalis : AW. Lindsey, « The Dunalis souterrain and ogham stone », Proceedings of the Belfast Natural
History and Philosophical Society (1934-5), p. 61-70 ; Ballybarrack, Co. Louth : V.M. Buckley & P.D.
Sweetman, Archaeological survey of County Louth (1991), p. 103 ; J. Waddell, « The Cave of Criachain and
the Otherworld », dans J. Borsje et al. (dir.), Celtic cosmology (2014), p. 77-92.

147 B. Cunliffe, « Pits, preconceptions and propitiation in the British Iron Age », Oxford Journal of Archaeology
11 (1992), p. 69-83 ; Danebury, vol. 6 (1995), p. 85.

A LA RECHERCHE DE LAUTRE MONDE 81



Razzia des vaches de Fraoch), alors nous tenons 1a une référence au guerrier principal du
Connacht, dont le nom se trouve ainsi littéralement pétrifié dans les pierres de couverture
du souterrain. Fraoch n’est pas le seul guerrier associé a cette grotte ; en effet, comme nous
l'avons mentionné, Nera en aurait rapporté les fruits d’été de '’Autre Monde, et Amairgene
y aurait vaincu les monstres a trois tétes selon le récit Cath Maige Mucrama (La Bataille
de Mag Mucrama). Ajoutons a cette liste le mythe Fled Bricrenn (Le Festin de Bricriu), qui
relate ’'aventure de trois héros attaqués a la nuit tombée par trois félins terrifiants :

Une nuit, tandis qu’on leur servait leur repas, trois félins sortirent de la grotte de
Cruachain pour les attaquer. Il s’agissait de bétes surnaturelles. Conall et Léegaire
abandonnerent leur repas aux hétes et se réfugiérent sous la charpente, ou ils
restérent toute la nuit. Ci Chulainn ne broncha pas lorsque les félins s’approcherent
de lui, et quand 'un d’eux avanca le cou pour manger, Ci Chulainn le frappa sur la
téte d’un grand coup d’épée. Mais son arme n’eut pas plus d’effet si la téte de la béte
avait été de pierre. Le félin s’accroupit alors. Ci Chulainn ne mangea ni ne dormit
jusqu’au matin. A ’aube, les trois félins partirent. Le lendemain, les trois héros furent
trouvés dans I’état ou ils avaient passé la nuit.!®

Ces histoires de chats monstrueux ou de porcs déchainés, entre autres créatures bizarres,
renvoient aux liens imaginaires unissant la grotte aux forces du chaos. A premiére vue,
la juxtaposition d'une dangereuse porte vers ’Autre Monde et d’une habitation royale
semble étre le fruit d’'une planification particuliérement malencontreuse. Ce serait ignorer
Timportance de la dimension sacrée et de l'aspect social qui transparaissent dans cette
jonction symbolique entre le chaos et 'ordre cosmique, soit entre ’Autre Monde et la
figure du roi.

Comme l'a souligné Jacqueline Borsje, les porcs nuisibles et surnaturels évoqués
dans Cath Maige Mucrama (La Bataille de Mag Mucrama) ne peuvent étre tués, mais ils
disparaissent lorsqu’on parvient a les compter. Or cette mesure se révele impossible
jusqu’au moment ou Ailill et Medb s’attelent a la tache. L’'un des porcs bondit alors par-
dessus leur char, la reine agrippe la patte de la béte qui disparait aussitot, laissant sa patte
et sa peau dans la main de Medb. Par ce geste, Medb fait disparaitre tous les porcs a jamais.
Cette action représente Ailill et Medb dans I'exercice de leur role sacré de protecteurs
de la terre.™®® Bien que situé dans un passé paien préchrétien, ce mythe a pu posséder
une véritable signification dans I'Irlande médiévale, en raison de cet aspect sacré et de la
représentation qu’il offre d’une juste souveraineté.

Bien sir, I'Autre Monde était également un lieu de refuge et de protection. Dans Tdin
BG6 Fraich, par exemple, le héros blessé est y transporté par « trois fois cinquante femmes »
et en ressort le lendemain « complétement guéri, sans séquelles ni imperfections ».!*° La
grotte a ainsi pu avoir des fonctions ambivalentes. Ainsi ’avertissement donné a Ailill
et Medb de la destruction imminente de leur demeure royale dans le récit Echtra Nerai,

148 Texte original en irlandais dans la version de G. Henderson, Fled Bricrend : The Feast of Bricriu (1899),
p. 72. Traduction : Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 82.

149 J. Borsje, « Druids, deer and ‘Words of Power’: coming to terms with evil in Medieval Ireland », dans
K. Ritari & A. Bergholm (dir.), Approaches to religion and mythology in Celtic Studies (2008), p. 207 ;
« Supernatural threats to kings », dans O hUiginn & O Cathéin, Ulidia 2, p. 182.

150 M.E.Byrne & M. Dillon, « Tain B6 Fraich », Etudes celtiques 2 (1937), p. 8.

82 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



pourrait signifier que des rites prophétiques étaient autrefois pratiqués dans la grotte. 11
s’agit d’'une pratique bien connue dans le monde gréco-romain, ou les cavernes étaient le
lieu des états altérés de la conscience.s!

En outre, les nombreuses figures de guerriers que la mythologie associe a la grotte
et a son souterrain ouvrent la piste d’une autre pratique. Si, comme I’a soutenu Dumézil,
le combat d’un héros contre un monstre a trois tétes est inspiré d’un véritable rituel
d’initiation guerriére (impliquant peut-étre un simulacre de combat contre une image
tricéphale de bois), alors le mythe d’Amairgene contre les monstres tricéphales pourrait
indiquer que la grotte d’Oweynagat fut autrefois le lieu de rites d’initiation. Outre le
combat, ces rites de passage ont pu inclure d’autres types d’épreuves impliquant la
privation ou l'isolement. Les recherches anthropologiques ont démontré le puissant effet
de tels « rites de terreur ».!%

Le nombre de guerriers héroiques légendaires associés a Oweynagat implique que les
spectacles de combats ont pu relever des différents cultes pratiqués sur le site. Parmi les
possibles rituels, on peut citer la présentation des initiés aux esprits des guerriers défunts,
rite dont I'inscription « Fraoch » pourrait étre un témoignage.

Le théme de l'initiation souterraine du guerrier nous renvoie inévitablement a une
autre entrée vers la porte des enfers, celle du Purgatoire de Saint Patrice sur une ile de
Lough Derg, dans le comté de Donegal. Ce site fut le décor des épreuves du chevalier
Owein dans un récit romanesque particuliérement populaire qui fit I’'objet de moult
traductions dans I’Europe médiévale. Ftant donnée la forme succincte et contradictoire
des descriptions qu’on y trouve, on ne peut établir avec certitude que la « caverne » dont
il est question ici était un souterrain. On ignore également si son utilisation médiévale,
signalée pour la premiere fois au x11° siécle, avait des origines préchrétiennes. Néanmoins,
il est possible que I'histoire du Purgatoire de Saint Patrice soit une version christianisée
des pratiques décrites dans nos suggestions relatives & Oweynagat.!>®

La « grotte des félins » était vraisemblablement un lieu de culte a I'époque
préchrétienne. Ces rites paiens comportaient notamment l’isolation sensorielle, les états
altérés de conscience associés a la divination, la prophétie et l'initiation guerriére. Les
récits évoquant ces activités peuvent certes faire écho a des coutumes préhistoriques
anciennes, mais pourraient également signaler ’exercice de certaines ou de I'ensemble
de ces activités dans le haut Moyen Age. Au début-méme de I’ére chrétienne en Irlande,
certains éléments du passé mythologique étaient toujours pertinents, 'Autre Monde
continuait d’exercer son influence sur les vivants, et le héroisme martial était tout aussi
valorisé qu’autrefois.

On trouve des paralléles intéressants en Fcosse. Anna Ritchie fut 'une des premiers
archéologues a souligner le caractére peu pratique des soi-disant « puits » ou « caves »
dans les brochs et les habitats circulaires de ’ouest et du nord de I'Ecosse. Elle souligna en
particulier la complexité structurelle du souterrain en pierre au broch de Gurness dans les
Orcades : la présence d’'une chambre souterraine, a laquelle on accéde par des marches,

151 Y. Ustinova, Caves and the ancient Greek mind (2009).

152 G.Dumézil, Horace et les Curiaces (1942), p. 126, 131 ; H. Whitehouse, « Rites of terror », The Journal of the
Royal Anthropological Institute 2 (1996), p. 703-15.

153 Y. de Pontfarcy, « The historical background to the pilgrimage to Lough Derg », dans M. Haren & Y. de
Pontfarcy (dir.), The medieval pilgrimage to St Patrick’s Purgatory Lough Derg and the European tradition
(1988), p. 7-34 ; A. & B. Rees, Celtic heritage (1961), p. 304.

A LA RECHERCHE DE LAUTRE MONDE 83



semble en effet indiquer qu’il ne s’agissait pas simplement d’'un puits ou d’un lieu de
stockage. Selon elle, ces cavités ont pu accueillir la pratique de rituels, liés peut-&tre a un
culte de ’eau ou a des performances oraculaires.'>*

Les remarquables découvertes de Mine Howe renforcent cette hypothése. On y
trouve un monticule glaciaire d’un diameétre d’environ de 95 métres et d'une hauteur de
4 métres, lequel était entouré d’un vaste fossé comportant une entrée imposante a 'ouest.
Les preuves d’une activité domestique sont insignifiantes, cependant le monticule naturel
recéle une fosse de 7 meétres de profondeur avec un cuvelage en pierre accompagné de
marches et de chambres latérales. On trouve au fond du puits un trou circulaire en forme
de bassin de 90 cm de profondeur qui a pu contenir de 'eau. Néanmoins, I’architecture
complexe de cette structure souterraine indique qu’il ne saurait s’agir d’'un simple puits
d’eau. Il semble en effet que Mine Howe ait eut un role religieux : selon Nick Card et Jane
Downes, sa chambre doit étre envisagée dans « le contexte de ’Age du Fer et de son intérét
religieux pour le culte de ’eau et ’Autre Monde. ».15

Ces sites semblent indiquer que 'Autre Monde de la préhistoire n’est pas aussi obscur
et inaccessible qu’il ne le parait. Comme nous ’avons vu a travers I'étude de ’iconographie
solaire au chapitre 3, un lien était établi, dans le mythe du voyage nocturne, entre le soleil
et PAutre Monde. Les preuves abondent également confirmant des pratiques de cultes
préhistoriques concentrées sur un univers souterrain, non seulement en Irlande, en
Ecosse et en Angleterre, mais aussi dans de nombreuses régions du nord et de l'ouest
de I’Europe continentale. Il semble certes que certaines caves étaient initialement des
puits d’eau qui furent remplis de débris par la suite, or méme en excluant ces puits dont
l'utilisation rituelle est débattue, il reste indéniable que dans de nombreux cas ces sites
servaient a des rituels.

Ainsi, pour n’en citer que quelques exemples, évoquons d’abord le sanctuaire
souterrain de Mill Hill dans le Kent, qui fut désaffecté a une certaine période au 11° siécle
de notre ere. Ony a trouvé une petite sculpture de craie représentant une figure humaine
qui autrefois a pu étre placée dans une niche creusée dans une paroi (cf. chapitre 7). A
Vix « les Herbues », dans l’est de la France, une grande fosse d’1,1 metre de profondeur au
centre d’un sanctuaire rectangulaire datant du premier ’Age de Fer est considéré sur la
base de preuves crédibles comme un portail vers 'Au-dela.’*® Quelques siécles plus tard,
une fosse « autel-creux » soigneusement creusée sur 7,6 metres de profondeur au milieu
d’un sanctuaire de bois rectangulaire a Acy-Romance, dans les Ardennes, représentait
manifestement un lieu cultuel. Le fond de ce puits était situé au moins 50 metres au-dessus
de la nappe phréatique. La découverte a proximité de nombreux corps de jeunes hommes
inhumés selon un traitement bien particulier (jambes croisées et corps repliés) souléve la
possibilité fascinante d’un sacrifice humain. Apreés leur mort, leurs corps auraient ainsi

154 A. Ritchie, Prehistoric Orkney (1995), p. 113 ; « Paganism among the Picts », dans J. Downes & A. Ritchie
(dir.), Sea change : Orkney and northern Europe in the later Iron Age AD 300-800 (2003), p. 7.

155 N. Card & J. Downes, « Mine Howe », dans J. Downes & A. Ritchie (dir.), Sea change (2003), p. 17. Egalement
1. Armit, Towers in the north (2003), p. 110.

156 B.Chaume & W. Reinhard, « Les dépots de I’enclos cultuel hallstattien de Vix ‘les Herbues’ », Bulletin de la
Société préhistorique francaise 104 (2007), p. 347.

84 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



été contorsionnés et placés dans une caisse en bois au fond du puits, suivant un processus
naturel de momification, précédant leur inhumation finale a proximité.*s’

Offrandes a I'Autre Monde

De nombreux indices suggerent que 'aménagement de fossés ou de fosses était un
mode d’interaction avec cet autre monde souterrain. La coutume extraordinairement
répandue du dépot d’objets de métal ou faits d’autres matériaux trouve son origine dans la
Préhistoire, et reflete une grande préoccupation pour les forces des enfers.!*® L’archéologie
décrit le processus du dépdt sous différents termes : « offrandes votives », « dépdts rituels »,
« offrandes aux dieux », « dépo0ts intentionnels », sont autant d’expressions renvoyant a
divers types de pratiques, allant des dépots terrestres ou en milieux humides, dans les
riviéres, lacs et tourbiéres. Cette pratique atteint son apogée a la période protohistorique.

Inévitablement, il est difficile, voire impossible, de reconstituer ces activités en détail,
plus ardu encore de déterminer quelle perception avaient les peuples anciens de cet Autre
Monde. Il se peut que nous ne puissions jamais comprendre quelles apparences prenait
ce monde dans 'imaginaire collectif ancestral. Peut-étre s’agissait-il d’'un monde paralléle,
d’un monde miroir, ou d’un pays des morts. On ignorera peut-&tre toujours comment
les hommes de la préhistoire s’imaginaient les forces qui selon eux y résidaient. Mais
Iimmense quantité de matériaux sacrifiés témoigne indubitablement de 'importance du
monde souterrain dans la vie de nombre d’entre eux.

On peut citer quelques exemples de ce phénomeéne en Irlande, notamment la paire
de dépots de bracelets d’or retrouvée dans deux petites fosses a Cathedral Hill, pres de
Downpatrick dans le comté de Down, ou le grand dép6t de bronzes découvert en milieux
humides a Dowris, dans le comté d’Offaly, deux découvertes locales exemplaires de
pratiques tres répandues en Europe.'s*

EnlIrlande, les deux dépdts de Downpatrick sont de rares exemples de découvertes bien
documentées, la plupart de ces trouvailles étant anciennes et donc mal enregistrées. Le
premier dépot, trouvé accidentellement en 1954 lors du creusement d’une tombe, avait été
enfoui dans une petite fosse de 20 cm de diametre (au plus large) et recouverte de quelques
pierres. Il comprend onze bracelets et une partie d’un collier, empilés soigneusement les
uns sur les autre, les plus petits au fond, les trois plus grands posés au-dessus séparés
par une couche d’argile de 2,5 cm d’épaisseur. Un bracelet aurait été sectionné par un
instrument (probablement un burin) et I'une des moitiés seulement fut placée dans la
fosse. Le collier semble avoir subi le méme traitement et une moitié également y fut
placée. La mystérieuse couche d’argile et la destruction de certains objets suggerent que
ce dépot avait une fonction complexe, ne se limitant pas a une simple dissimulation de
bijoux ou d’ornements personnels.

Le second dépdt a été retrouvé deux ans plus tard dans des circonstances similaires,
a une vingtaine de metres du premier. Cette fois, il s’agissait de quatre bracelets empilés,
surmontée de trois petites pierres, dans une fosse de trées petite taille. Les deux dépdts ont
été retrouvés a moins de vingt metres d’un gisement archéologique sur le flanc sud-ouest

157 B.Lambot & P. Méniel, « Le centre communautaire et cultuel du village gaulois d’Acy-Romance », dans S.
Verger (dir.), Rites et espaces en pays celte et méditerranéen (2000), p. 53.

158 R.Bradley, The passage of arms (1990).

159 J. Waddell, The prehistoric archaeology of Ireland (2010), p. 206, 232.

A LA RECHERCHE DE LAUTRE MONDE 85



Fig. 4.4. Offrandes a I'Autre Monde : sélection d'objets de bronze trouvés dans

le dépét de Dowris. 1. Seau de type d'Europe centrale. 2. Chaudron. 3-4. Epées.

5. Chape fourreau. 6-7. Tétes de lances. 8. Rasoir. 9. Téte de hache a douille. 10. Téte
de marteau a douille. 11. Gouge a douille. 12-13. Couteaux. 14-15. Pendentifs.
16-17. Cornes.

d’une colline ou des fouilles, dans les années 1950, ont mis au jour de nombreux vestiges
d’occupation préhistorique, principalement les tessons de poteries grossieres. Il n’est pas
certain que ces dépdts et 'occupation sont contemporains, et contrairement a ce qui a été
suggéré autrefois, le sommet de la colline n’était pas surmonté d’un rempart.

86 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Le dépdt de Dowris, retrouvé au début du Xix° siecle, est la plus grande collection
d’objets de bronze découverte en Irlande (Fig.4.4). Il est possible quinitialement il
ait comporté plus de 200 objets. On y trouve des outils, des épées, des lances et des
chaudrons, parfois fragmentés, ainsi qu’un seau exotique en bronze d’'une forme qu’on
retrouve ailleurs en Europe centrale (Fig.4.4, 1). Cette collection a été extraite d'une
tourbiére régénérée prés du site d’'un ancien lac qui, au XIx® siécle, était une vaste et
profonde étendue d’eau. A 'époque préhistorique, ce lac était vraisemblablement situé
aux pieds de plusieurs petites crétes d’origine glaciére et entouré de tourbiéres. Il était
certainement situé au bord d’'une immense zone marécageuse.

Cette vaste région inhospitaliére s’étendait vers le nord jusqu’a I’horizon, et était
généralement délimitée au sud et a ’est par des terres agricoles fertiles plus élevées
et vallonnées formant un vaste arc de cercle au pied des montagnes de Slieve Bloom.
Cet espace limitrophe - un lac reliant la nature sauvage et le monde domestiqué - a da
étre investi d’'une signification particuliére. Cette étendue d’eaux calmes pourrait ainsi
avoir représenté une ouverture dans la terre donnant acceés a un domaine souterrain
ou a I’Au-dela. La tourbiére aurait été un espace créé par des forces non humaines,
leau et la tourbiere réclamant ainsi des offrandes réguliéres aux créatures surnaturelles
qui 'occupaient.

Le terme de « dépdt » a été appliqué aux objets de Dowris sous la supposition que
toute la collection dans son ensemble fut déposée dans un méme temps. Or la grande
diversité de matériaux implique qu’il s’agit de dépdts successifs sur un certain laps de
temps aux alentours de 1 000 avant J.-C. Le don d’un seau ou d’'un chaudron intact, méme
lorsqu’il s’agissait de récipients utilisés durant de nombreuses années en piéce centrale
lors de festins de groupes d’élite, était sans doute un acte d’une signification particuliére.
Son immersion dans le lac a pu faire partie d’une cérémonie publique menée par une
importante figure publique religieuse ou politique. Le don d’une lance ou d'une épée
brisée, d’autre part, fut peut-étre un événement privé, visant & commeémorer l'usage de
Parme lors d’un combat victorieux, ou bien le défunt guerrier qui en fut propriétaire.
Les haches ou gouges de menuisiers pouvaient étre les dons d’artisans, et la ferraille de
bronze ou les pierres a polir, ceux d’un bronzier. D’autres objets mal finis (tétes de haches)
pourraient avoir fabriqués ou sélectionnés spécialement pour étre jetés de fagon formelle.
En fait, la diversité des objets pourrait témoigner de la hiérarchie de participants.
Vraisemblablement, les pratiques cérémonielles consistaient en une série prolongée de
différentes performances, certaines collectives et bénéficiant a tout un groupe, d’autres de
nature plus individuelle.

Les objets d’or découverts a Downpatrick ont pu étre des ornements personnels,
mais leur dépot soigneux dans une fosse seche enfouie pourrait suggérer une motivation
particuliére. S’ils étaient contemporains de I'habitat retrouvé & proximité, ces artefacts
pourraient représenter une offrande a la terre et ainsi refléter une relation réciproque
entre les habitants et leur environnement. Si toutefois on se fonde sur la croyance selon
laquelle la terre était une entité féminine, et si’on considere que, comme on le dit parfois,
ces objets d’or étaient des bijoux réservés aux femmes, il se peut qu’une lecture alternative
soit possible. Ainsi ces précieux dons ont pu étre non pas destinés aux dieux, mais a
une déesse de la terre, une figure par ailleurs omniprésente dans la tradition littéraire
irlandaise (cf. chapitre 6).

A LA RECHERCHE DE LAUTRE MONDE 87



Tandis que les lacs, puits, bosquets, collines, tumulus et sites royaux étaient associés
au surnaturel et représentaient des portes ou points d’accés vers I'Autre Monde, la
grande enceinte ovale appelée Rath na Ri sur la colline de Tara (Fig. 7.1) est un excellent
exemple archéologique d’un autre forme de contact avec le monde surnaturel souterrain.
Les fouilles limitées ont montré que cet énorme monument était entouré par un grand
rempart en terre, au sein duquel se trouvait un fossé ceinturé d’une palissade sur sa
périphérie interne. Ce type de chantier représentait une entreprise complexe et exigeante
au I siécle avant J.-C. Ainsi le fossé a été taillé dans la roche, & une profondeur maximale
de 2,7 métres, et sur une largeur de 7 metres au niveau du sol.

Comme a Navan Fort, cette pratique inverse a la norme établie, a savoir ’excavation
d’un fossé a I'intérieur plutot qu’a I’extérieur d’un rempart, est depuis longtemps considéré
comme un moyen significatif de définir la limite d’un espace sacré. Il pouvait s’agir d'un
procédé visant a contenir des forces surnaturelles ou méme a offrir une protection au
monde extérieur (cf. chapitre 5). Cet inversement du talus par rapport au fossé est aussi
une caractéristique observée sur certaines sépultures telles que les tumulus annulaires.

Outre sa configuration interne, ’énorme fossé a Tara sillonnant le sommet de la colline
pourrait avoir détenu une puissante signification mystique en ce qu’elle ouvrait la terre
pour révélerle monde au-dessous.'** Le rempart externe etla palissade interne ne servaient
pas seulement a délimiter ’'espace sacré : ils offraient également une protection contre les
forces surnaturelles libérées par I’excavation du fossé. Lhypothése que ce fossé avait une
importance particuliere est renforcée par I’énorme quantité de matériaux retrouvés lors
de deux fouilles modestes, consistant principalement en des os humains désarticulés, un
squelette d’enfant et des quantités d’os d’animaux. Les restes dépecés de chevaux et de
chiens, en particulier ont pu jouer un réle important dans des cultes.’® Dans un cas, un os
de cheval portait des marques de torréfaction et, comme nous le verrons au chapitre 7, de
tels vestiges témoignent peut-étre de rituels équins liés a I'intronisation des rois.

Lesosretrouvés a Tara pourraient étre les vestiges de sacrifices aux forces surnaturelles,
tout comme les extraordinaires trouvailles dans les fosses de lieux de culte continentaux
de la fin de la Préhistoire. A titre d’exemple, citons une grande fosse a Vertault (Céte d’Or)
ayant révélé les carcasses de dix étalons.'s? Les cranes des bétes présentaient une trace
d’impact due a un coup de hache porté au front. Comme I’a déclaré, il y a prés de deux mille
ans, I’écrivain grec Philostratos : « les divinités chtoniennes accueillent favorablement les
tranchées et les cérémonies tenues dans la terre creusée ».16

Les fruits de I'été

Il est incontestable que les sépultures, qu’il s’agisse de tombes mégalithiques, de
tumulus ou de fosses funéraires, ont été des lieux importants qui reliaient le monde des
hommes a ’Autre Monde. Toutefois on peut s’interroger sur la pratique qui consistait
a déposer les objets funéraires a ’envers. Peut-on envisager ces inversions comme un

160 G. Dowling, « The liminal boundary : an analysis of the sacral potency of the ditch at Raith na Rig, Tara,
Co. Meath », The Journal of Irish Archaeology 15 (2006), p. 15-37.

161 E.Bhreathnach, « Observations on the occurrence of dog and horse bones at Tara », Discovery Programme
Reports 6 (2002), p. 117-22.

162 P. Méniel, Les sacrifices d’animaux chez les Gaulois (1992), p. 71.

163 Philostratos dans sa vie d’Apollonios de Tyane : ].E. Harrison, Prolegomena to the study of Greek religion
(1903), p. 125.

88 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



procédé de connexion avec un monde considéré comme le reflet inversé du monde
connu ? Les récipients de céramique retournés, en I'occurrence des urnes cinéraires
ou des couvercles, sont trés répandus, a différentes périodes et dans diverses régions
d’Europe. IIs sont particuliérement fréquents dans les traditions funéraires de ’Age du
Bronze en Irlande et en Grande-Bretagne. On trouve ainsi dans certaines tombes de
grandes urnes cinéraires contenant des os incinérés, ou parfois des récipients vides,
souvent placés téte en bas (Fig. 4.5).

Selon certains, ces grandes urnes ont pu symboliser la maison du défunt.'s* Certes, on
peut leur opposer que les pots retrouvés n’ont jamais ni la forme d’une habitation, ni ne
portent de symboles en représentant une, méme de maniére imprécise. Il est probable
qu'un tout autre symbolisme soit en jeu ici, vraisemblablement lié a 'Autre Monde,
hypotheése illustrée ci-apres.

Les données ethnologiques et anthropologiques nous informent de la difficulté notoire
d’une interprétation de la cérémonie funéraire. Il est par ailleurs possible qu’aucune
croyance en l’idée du voyage dans ’Au-dela n’ait été associée a ’activité funéraire. Comme
I’a souligné Peter Ucko, on trouve en Afrique de ’'Ouest un exemple flagrant des difficultés
d’interprétation rencontrée par les archéologues. Les Ashanti avaient coutume d’enterrer
les corps des morts de sorte qu’ils ne fassent jamais face au village, mais une minorité
croyait que les défunts se retournaient dans leur tombe : pour compenser cette rotation
post-mortem, on en vint & enterrer les morts pour qu’ils soient face au village.!%

Comme mentionnée précédemment, ’Autre Monde était souvent considéré comme un
pays ou régnaient paix et prospérité ; c’était également un lieu hors du temps, et parfois
I'image inversée du monde des hommes. Dans Echtra Nerai, action se déroule en grande
partie durant la féte de Samhain au début de ’hiver. Quand Nera quitte le sid, il emporte
avec lui des fruits d’été. Ceci rend explicite I'idée que, lorsqu’'un monde est en été, ’autre
est en hiver.

§’il est rare que cette opposition entre les deux mondes soit soulignée ou mentionnée,
elle est présente dans I’Histoire des Danois de Saxo Grammaticus, datant du début du
x11r© siecle. Dans ce récit, a 'heure du souper, une femme tenant a la main de la cigué se
présente au roi Hadingus, l'invitant a 'accompagner pour découvrir ou il est possible de
trouver, en plein hiver, cette plante fraiche. Elle enveloppe le roi avec elle sous son grand
manteau et « tous deux disparaissent sous terre ». IIs se retrouvent dans un autre monde
ensoleillé ou pousse la plante en question. ' Si I'influence de la tradition irlandaise
semble évidente a la lecture du récit,’” Jens Peter Schjgdt a souligné un autre aspect
significatif dans I’histoire du roi Hadingus. A la fin du voyage dans 'Autre Monde, les deux
personnages se trouvent face & un mur. La femme coupe la téte d’un coq et la jette par-
dessus le mur. Le coq survit et se met a chanter, et Hadingus se trouve brusquement de
retour dans le monde réel. On remarque un parallele inversé saisissant entre ce mythe
et un rituel rapporté dans la description d’un bateau-tombe viking par le voyageur arabe
Ibn Fadlan au x° siecle : lors d'une complexe cérémonie funéraire, le corps et le mobilier
funéraire d’un chef Varégue sont amenés au navire, ainsi qu’une jeune esclave qui y

164 C.J.Lynn, « House-urns in Ireland? », Ulster Journal of Archaeology 56 (1993), p. 70-77.

165 PJ. Ucko, « Ethnography and archaeological interpretation of funerary remains », World Archaeology 1
(1969), p. 273.

166 H.E. Davidson & P. Fisher, Saxo Grammaticus (1996), p. 30 ; H.R. Ellis, The road to Hel (1943), p. 172.

167 E. Ol Sveinson, « Celtic elements in Icelandic tradition », Béaloideas 25 (1957), p. 3-24.

A LA RECHERCHE DE LAUTRE MONDE 89



771 Cremated bone
B— [7] Undisturbed firm yellow clay

Fig. 4.5. Poteries inversées dans des sépultures de 'dge du Bronze. A gauche : grande
urne découverte retournée, et contenant des ossements incinérés dans une ciste
polygonale & Ballyvool, dans le comté de Kilkenny. A droite : Exemples de champs
d'urnes en Saxe, Allemagne.

est sacrifiée puis incinérée avec son chef et le navire. Durant les rituels, la jeune femme
décapite une poule et en jette la téte, puis des hommes jettent le corps de la poule dans le
navire. Schjgdt met en évidence un paralléle surprenant entre les deux récits : dans celui
d’Ibn Fadlan, une femme est sur le point de rejoindre les morts tandis que des hommes
jettent le corps d’'une poule dans le bateau-tombe, le pays des morts. Dans le mythe
d’Hadingus, un homme est sur le point de quitter I’Autre Monde tandis qu'une femme jette
la téte d’un coq vers la terre des vivants.!®

Ceci nous permet d’inférer que ce concept de miroir inversé entre les deux
mondes reflétait une croyance répandue qui se manifeste non seulement a travers le
symbolisme solaire (cf. chapitre 3) mais également, d’'une autre manieére, a travers les
données archéologiques. Dans la célebre sépulture de Hochdorf (2 Baden Wiirttemberg,
Allemagne) datant de ’Age de Fer, le corps du défunt a été retrouvé allongé sur un divan
de bronze, entouré d’'un mobilier d’apparat d’une richesse exceptionnelle, orné des
symboles des élites de la période de Hallstatt, de récipients, d’'un chaudron, d’un char
et de bijoux précieux (Fig.7.3). Des artisans furent convoqués sur la sépulture pour y
fabriquer certains objets, notamment les bandes en or qui ornent les chaussures du mort,
des attributs caractéristiques de la royauté dans la tradition littéraire de I'Irlande et du
pays de Galles (Fig. 4.6).

Par ailleurs, Calvert Watkins, spécialiste de linguistique et de la société indo-
européenne, a relevé certaines preuves étymologiques en vieil- et moyen-irlandais
indiquant que les chaussures « a revétement doré » ont pu étre des marques de distinction
(cf. chapitre 7).1%

168 ].P.Schjedt, « Ibn Fadlan’s account of a Rus funeral », dans P. Hermann et al. (dir.), Reflections on Old Norse
myths (2007), p. 143.

169 C. Watkins, « Language, culture, or history? », dans C.S. Masek et al. (dir.), Papers from the parasession on
language and behavior (1981), p. 243.

90 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Fig. 4.6. A gauche : reconstitution de 'une des chaussures ornée de plaques dor
provenant de Hochdorf, Baden-Wiirttemberg. A droite : une dalle gravée provenant de
Cabeza de Buey, Badajoz, représentant un guerrier casqué et équipé d'une épée, dune
lance, d'un bouclier et d'un char. Le bouclier est montré retourné, du coté de la poignée,
plutdt que du coté de 'umbo frontal.

Les chaussures en cuir de la sépulture de Hochdorf ont disparu mais les bandes
d’or attestent d’un inversement : la chaussure droite était placée sur le pied gauche et
vice-versa. En outre, selon Ulrich Veit, le positionnement renversé du mobilier funéraire
pourrait avoir symbolisé le passage de cette vie a l'autre, vers un verkehrten Welt, un
monde a I'envers.!”” Eugéne Warmenbol a quant & lui estimé inconcevable que, dans un
contexte si ritualisé, ces inversions aient pu étre accidentels.' Il fit a ce propos référence
ala mythologie des Hittites et en particulier a I'histoire de Télipinu. Ce dieu de l'agriculture
et de la fertilité disparaissait chaque hiver apres avoir mis ses sandales a 'envers. Apres
une mort symbolique et une traversée du monde des morts qui engendre des retombées
néfastes sur la nature, Télipinu est retrouvé et ramené monde des vivants.

Le motif des chaussures inversées se retrouve dans le folklore slave, associé aux figures
du Liéchi, divinité démoniaque malveillante. Cet esprit de la forét, particuliérement
actif au printemps, meurt a automne tout comme le feuillage des arbres dans lequel
il vit. Selon la mythologie, il porte ses vétements sens dessus dessous et ses chaussures

170 U. Veit, « Des Fiirsten neue Schuhe », Germania 66 (1988), p. 162-9.
171 E. Warmenbol, « Miroirs et mantique a 'age du Bronze », dans C. Burgess et al. (dir.), Beyond Stonehenge
(2007), p. 392.

A LA RECHERCHE DE LAUTRE MONDE 91



a 'envers.’”? Certes, une grande distance, dans tous les sens du terme, sépare le mythe
ancien d’Anatolie évoqué plus haut et cette figure plus récente du folklore d’Europe de
I’est, mais il est possible que l’association des chaussures inversées et du passage vers
I’Au-dela fut autrefois un motif répandu, qui finit par se diluer dans un folklore abondant
en matiére de chaussures pour finir par se vider de son poids symbolique. La chaussure
trouve en effet toutes sortes de significations dans le folklore, ou elle est tantdt associée a
la chance, tantdt aux morts, a 'instar des chaussures de Hel, dans la mythologie nordique,
qui sont portées par les défunts en chemin vers le Valhalla.!”®

Outre le port de chaussures inversé, on trouve également des occurrences du port d'une
seule chaussure, ’autre pied restant nu. Il est possible que ce dernier rituel soit, comme le
premier, une forme de renversement ou d’inversion a caractere symbolique. La tradition
irlandaise fait parfois référence a de personnages de '’Autre Monde chaussés d'une seule
chaussure. Un étre surnaturel des Tuatha Dé Danann dénommé Abartach mac Ildathaig,
portait, selon la 1égende, une sandale en or sur un seul pied : « C’est vous qui, en cherchant
a vous échapper pour retrouver Doireann, avez fait passer d’un pied a l'autre la sandale
dorée, pour que tous deux puissent en hénéficier. » Un autre personnage surnaturel ne
portait qu'une chaussure, qui changeait de pied a chaque pas, pour toujours chausser
celui qui touchait le sol. Toujours dans cette littérature irlandaise, une figure portait une
sandale argentée de facon similaire, tandis qu’une autre portait une sandale argentée a
son pied gauche et une sandale dorée au droit. Selon Mac Cana, ce motif pourrait étre lié
a un certain tabou de 'Inde ancienne qui interdisait aux rois de marcher pieds nus, pour
que leur puissance ne se disperse pas dans la terre. Le caractére surnaturel de ce motif
dans la littérature d’Irlande ancienne ne fait aucun doute.'’

On trouve plusieurs références a ce motif, défini sous le terme « monosandalisme »,
dans l’art et la littérature gréco-romaine. Dans certains cas, il semble revétir une
signification magique, dénotant une transition importante d’un état d’étre a un autre. A
Saint-Révérien dans la Nievre, on trouve un autre exemple dans une statuette de bronze
représentant Mercure, dont le pied gauche est chaussé tandis que le droit reste a nu.
§’il s’agit, comme cela a été dit, d’'une représentation de Mercure en dieu psychopompe
« guide des dmes », conduisant les morts vers ’Au-dela, le lien avec ’Autre Monde est
évident.'s Dans I'Irlande gaélique des xv® et XvI® siecles, le motif de 'unique chaussure
apparait comme un élément fondamental de l'investiture seigneuriale : durant la
cérémonie, on chaussait ainsi le pied du chef désigné, ou parfois, comme I'indique une
occurrence relevée, on la jetait par-dessus sa téte.'’

Dans les études archéologiques, il est désormais admis que les inhumations
préhistoriques ne servaient pas seulement a refléter le statut social des défunts. En outre,

172 M. Dixon-Kennedy, Encyclopedia of Russian and Slavic myth and legend (1998), p. 166 ; G. Alexinsky,
« Slavonic mythology », dans R. Aldington & D. Ames (trad.), New Larousse encyclopedia of mythology
(1968), p. 290.

173 P. Sartori, « Der Schuh im Volksglauben », Zeitschrift des Vereins fiir Volkskunde 4 (1894), p. 41.

174 P.Mac Cana, « The topos of the single sandal in Irish tradition », Celtica 10 (1973), p. 162.

175 ].F. Killeen, « Fear an énais », Celtica 9 (1971), p. 202-4. Exemples dans la littérature classique : E.P. de
Loos-Dietz, « Le monosandalos dans I’Antiquité », Babesch 69 (1994), p. 175-97 ; P. Bruneau, « L'impair de
chaussures », dans P. L. de Bellefonds (dir.), Mythes et cultes (2000), p. 63-72. Illustrations d’'un moulage de
la statuette de Mercure : S. Reinach, Bronzes figurés de la Gaule romaine (1894), p. 65, fig. 48 et Catalogue
illustré du Musée des antiquités nationales, Tome 2 (1921), p. 168, fig. 82.

176 E. FitzPatrick, Royal inauguration in Gaelic Ireland (2004), p. 122.

92 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



les mobiliers funéraires reliaient ces défunts non seulement a leur vie antérieure, mais
aussi a leur avenir dans ’Au-dela. Les chaussures de ’homme & Hochdorf pourraient ainsi
signifier que les corps des morts étaient systématiquement préparés au voyage vers ’Autre
Monde. On peut d’ailleurs noter une référence faite a ce voyage dans le décor d’arriére-
plan du divan de bronze sur lequel était allongé le mort : des paires de tétes d’oiseau,
situées aux extrémités du panneau rectangulaire, font référence a la barque solaire qui le
mene a sa destination. C’était un royaume en miroir, ou tout s’inverse. La caisse du char de
la sépulture de Vix, que nous avons évoquée plus haut, comportant des plaques de bronze
ornées de paires de tétes d’oiseau encadrant un symbole solaire (Fig. 3.4, 5) est un autre
exemple de référence au dernier voyage d’un défunt.

Un demi-millénaire auparavant dans le sud-ouest de la péninsule Ibérique, un
ensemble de steles funéraires ou commémoratives fut gravé des figures schématiques
représentant des guerriers et des symboles stylisés d’armes : épées, lances, chars et
boucliers circulaires. I1 apparait que généralement, les boucliers sont représentés non
par leur face avant, avec leur bossage ou umbo central, mais par l’arriere, avec leur
poignée rectangulaire (Fig.4.6).'”” Dans une étude magistrale sur les boucliers d’Europe,
Marion Uckelmann considére que cette vue inverse de 'objet refléte le point de vue de
son utilisateur, et exprime ainsi sa fonction protective plutoét que son role offensif. Par
conséquent, la stele elle-méme aurait pu servir de marqueur de territoire, offrant sécurité
et protection.'”® Toutefois une autre signification connexe est possible : le bouclier pourrait
étre représenté inversé parce que le guerrier auquel il est associé a rejoint I’Autre Monde.
Ce statut surnaturel donnait a celui-ci encore davantage de pouvoir.

La représentation occasionnelle d’'une épée a la droite d’un guerrier (plutot qu’a sa
gauche, comme on pourrait s’y attendre chez un droitier) pourrait étre un autre exemple
de ce phénomeéne d’inversion. On a effet retrouvé, dans certaines tombes d’hommes de
I’Age de Fer en France et en Allemagne, des épées hallstattiennes en position inversée sur
le corps, pointe vers la téte, poignée vers les pieds.'” De méme, des « rites d’inversion » de
ce type ont été observés dans plusieurs tombes de 'Age de Fer en Angleterre. Des épines
en fer de boucliers ont ainsi été retrouvées posées sur la face extérieure des boucliers,
orientées vers le bas, ce qui suggeére que les boucliers furent placés dans la tombe face
cachée. Dans une sépulture a Kirkburn (K5) dans le Yorkshire, une cotte de mailles en fer
a également été positionnée a ’envers et sens dessus dessous.’® Une analyse méticuleuse
d’autres éléments funéraires pourrait fournir davantage d’indices sur une croyance
profondément enracinée en un monde miroir, 'Autre Monde. Cette croyance était de toute
évidence trés répandue dans ’espace et le temps et, comme nous l'avons déja souligné,
amplement attestée par la présence de poteries inversées dans de nombreuses tombes.

Sans doute, le mobilier funéraire renversé ou inversé ne constitue pas I'unique indice
d’une préoccupation répandue pour le passage du royaume des vivants a celui des morts.
Les pierres couvrant un groupe de sépultures pré-chrétiennes de la période des Migrations
a Sylta, au nord de Stockholm, ont été soigneusement disposées dans un sens anti-horaire.

177 RJ. Harrison, Symbols and warriors (2004), passim.

178 M. Uckelmann, Die Schilde der Bronzezeit (2012), p. 136.

179 L. Olivier, « The Hochdorf ‘princely grave’ and the question of the nature of archaeological funerary
assemblages », dans T. Murray (dir.), Time and archaeology (1999), p. 125.

180 M. Giles, A forged glamour (2012), p. 210.

A LA RECHERCHE DE LAUTRE MONDE 93



Une fois de plus, nous avons la affaire & un renversement de I'ordre établi qui, comme le
motif des chaussures inversées, renvoie peut-étre au royaume des morts.

Dans une réflexion sur le cas de Sylta, Andreas Nordberg a mis en exergue un lien
entre certaines pratiques funéraires et la nécessité d’effectuer diverses actions en
sens inverse, soit a ’envers, soit dans la direction opposée a la trajectoire du soleil.
11 cite ’'exemple d’une scéne gravée sur une pierre datée du viir® siécle découverte a
Tangelgarda, dans le Gotland. Elle représente une procession funéraire durant laquelle
Sleipnir, fabuleux cheval & huit jambes du dieu Odin, porte un guerrier vers l'Autre
Monde. Derriére le cheval, les trois hommes du cortége marchent a reculons, chacun
tenant une épée la pointe orientée vers le bas.'® On peut ainsi se demander, méme si
cela nous éloigne du cadre de la présente étude, s’il est possible que certaines empreintes
ou scénes processionnelles de I’art rupestre scandinave de ’Age de Bronze représentent
aussi des hommes marchant & reculons.!®?

Il se peut en effet que la disposition structurelle particuliére, en sens anti-horaire,
observée a Sylta, soit présente ailleurs. Citons ainsi les cistes, des tombes construites
en dalles a I'Age du Bronze en Irlande et en Grande-Bretagne : pour les chercheurs, il
reste en effet possible que les dalles de leur parois aient été initialement érigées selon
une séquence anti-horaire. En ce qui concerne une ciste découvert a Corroy, dans le
comté de Roscommon, il a été affirmé quune extrémité de chaque dalle s’étendait plus
loin que sa voisine, « de maniére cyclique », selon une imbrication inhabituelle qu’on
retrouve également en Ecosse.’®3 On pourrait bien siir trouver une explication simple et
pragmatique a cette particularité. Peut-étre s’agissait-il d'un moyen de stabiliser les cotés
de la tombe, et non pas d’un choix de nature symbolique. Toutefois, le cas de Sylta nous
rappelle que les références a I'Autre Monde peuvent non seulement étre trouvées dans
les objets funéraires renversés (épées, chaussures ou poteries), mais également dans
Parchitecture des tombes.

Que ce soit a travers les sépultures, les gravures rupestres, le char solaire de
Trundholm, les objets métalliques de I’Age du Bronze ou de ’Age de Fer, ou les rituels de
dépots, les références a un monde souterrain surnaturel sont particulierement profuses
dans I'Europe préhistorique. Si la croyance en l'existence d’'un Au-deld n’étonne guére,
il est cependant difficile, si ce n’est impossible, de comprendre précisément ce qu’elle
implique. Nous en obtenons quelques vagues indices dans les traditions anciennes
d’Irlande et d’ailleurs. 11 fait peu de doute qu’une cosmologie complexe était rattachée a
I'Autre Monde, qui représentait bien plus qu’un « royaume des morts ».

Cet Autre Monde était également percu comme un pays de prospérité et d’harmonie.
Dans Echtra Laegairi (LAventure de Laegaire), Laegaire, fils de Crimhthann Cas, roi de
Connacht, fait un voyage & Magh Mell ou la « Plaine des délices », un nom qu’on retrouve

181 A. Nordberg, « The grave as a doorway to the Other World », Temenos 45 (2009), p. 51. La pierre de
Tangelgarda, Larbro, est présentée dans G. Jones, A history of the Vikings (1984), pl. 13.

182 R. Bradley, « Death by water : boats and footprints in the rock art of western Sweden », Oxford Journal of
Archaeology 16 (1997), p. 315-24 ; An archaeology of natural places (2000), p. 141. J. Coles, « And on they
went ... processions in Scandinavian Bronze Age rock carvings », Acta Archaeologica 74 (2003), p. 211-50.

183 H. Morris, « Ancient graves in Sligo and Roscommon », Journal of the Royal Society of Antiquaries of Ireland
59 (1929), p. 99 ; J. Waddell, « Irish Bronze Age cists », Journal of the Royal Society of Antiquaries of Ireland
100 (1970), p. 94.

94 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



dans d’autres récits et qui désigne le monde paien de ’Au-dela.'®* Son voyage le mene
sous le « lac des oiseaux » ou Loch na nEn, un « lieu féérique de douces musiques
lancinantes, ou ’'on peut boire de ’hydromel dans des vases clairs, en conversant avec
l’étre aimé ». A juste titre sans doute, Laegaire décida d’y rester et « n’en revint jamais ».18
Si ’on suit ’hypothése selon laquelle le lac de la 1égende se trouve étre I’ancien lac de
Loughnaneane, site proche de la ville de Roscommon, on doit admettre que la découverte
de I'un des vestiges archéologiques les plus importants d’Irlande de 'ouest dans les terres
marécageuses entourant ce plan d’eau ne saurait étre une simple coincidence.

L’objet métallique en question, découvert aux alentours de 1840, consiste en un
assemblage de deux larges bandes de chaines composées de maillons de bronze, lesquelles
sontreliées a chacune de leurs extrémités par un grand anneau, au centre duquel se trouve
un motif en forme de roue, le tout formant une composition décorative ovale (Fig. 4.7).

Malgré I'incomplétude de ce vestige, George Eogan a inféré qu’il était porté sur les
épaules tel 'insigne d’un rang social élevé, en raison d’une 1égére courbure observée dans
les deux parties centrales. Les plus proches paralléles archéologiques se trouveraient,
selon Eogan, en Europe centrale, parmi les chaines d’anneaux de ’Age du Bronze tardif.
Certains de ces bronzes, ornés de symboles solaires tels que des oiseaux ou des roues,
avaient de toute évidence des fonctions cérémoniales.!®¢ C’était le cas du seau de Dowris,
bronze de type continental qui offre un excellent exemple de la maniére dont de nouvelles
modes ont pu étre transmises sur de grandes distances dans toute I’Europe préhistorique,
pour plus tard devenir des offrandes exotiques et de grande valeur a ’Autre Monde.

L’Autre Monde était une terre de paix et de profusion accessible par diverses voies. Si,
a Loch na nEn, on y pénétrait a travers le lac, les portes d’acces les plus répandues étaient
formées par des tumulus. On trouve cette configuration dans le récit De Gabdil int Sida (La
Prise du tumulus de ’Autre Monde) ou le sid de Newgrange est décrit comme un royaume
merveilleux ou ’on trouve trois arbres en fructification perpétuelle, un porc immortel, un
porc roti, et une coupe remplie d’une boisson exquise, tout ceci étant « inépuisable ».1%”
Quand le 1égendaire Conn Cétchathach (Conn aux cent batailles) est conduit vers I’Autre
Monde (cf. chapitre 7), on lui offre une « portion de viande surdimensionnée a tous
égards, accompagnée d’une cote de sanglier et d’une cote de beeuf de huit meétres de long
provenant d’'un animal de presque deux meétres et demi de hauteur. »

Cet autre monde était également un pays des morts, ou vit une figure mystérieuse
appelée Donn : ce personnage fait 'objet de peu de références dans les textes anciens, bien
qu’il soit au coeur d'un corpus important de récits folkloriques. Dans 'un d’eux, Togail
Bruidne Dd Derga (La Destruction de ’auberge de D4 Derga), Conaire Mér remarque devant
lui trois cavaliers portant des tuniques et des manteaux rouges, armeés d’épées rouges et
montés sur des chevaux rouges. L'un d’eux déclare sinistrement : « Nous chevauchons les
destriers de Donn Desscorrach depuis les tertres du sid. Bien que nous semblions en vie,
nous sommes morts ... ».

Celui qu’on surnommait « Donn le ténébreux » régissait le monde des morts et était
associé a Tech Duinn ou la maison de Donn, une ile située au large de la presqu’ile de Beara,

184 D.Dumville, « Echtrae and immram », Eriu 27 (1976), p. 79.

185 K.H. Jackson, « The adventure of Laeghaire Mac Crimhthainn », Speculum 17 (1942), p. 384.

186 G. Eogan, « A composite late Bronze Age object from Roscommon, Ireland », dans W.H. Metz et al. (dir.),
Patina (2001), p. 231-40.

187 Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 145.

A LA RECHERCHE DE LAUTRE MONDE 95



Fig. 4.7. Objet constitué de chaines de bronze, qui était peut-étre l'insigne d'un
statut social élevé, porté sur I'épaule, découvert a Loughnaneane prés de la ville de
Roscommon.

dans le sud-ouest de I'Irlande.’® Pour certains auteurs, ce personnage était '’équivalent
insulaire du dieu gaulois associé par Jules César a Dis Pater, le dieu romain des morts.
Certains indices laissent & penser que Donn incarnait une sorte d’ancétre primordial de
T'humanité, semblable a la figure de l'ancétre primitif, seigneur des morts, qu’on peut
trouver dans la mythologie indo-européenne.’® Cette ancienne signification explique
peut-étre pourquoi il se trouve si rarement représenté dans la littérature de I'Irlande
ancienne. Il se pourrait, une fois de plus, que la censure des écrivains monastiques ait
joué un role dans cette apparente lacune.'*

Ce versant sombre de 'Autre Monde est particulierement évident dans la tradition
irlandaise a travers une remarquable série de créatures maléfiques liées, entre autres, a
Oweynagat. Une noirceur que l'on retrouve dans la description d’Hadés par Homére ou
dans celles de la déesse Hel en vieux norrois, ou encore, comme I’a démontré Bruce Lincoln,
dans les légendes iraniennes. Il existait en effet une représentation indo-européenne du
monde des morts comme un lieu effrayant, sombre et empli de tristesse, parfois grouillant
de serpents ou d’autres créatures terrifiantes. Cependant, une autre croyance indo-
européenne a aussi entretenu une vision diamétralement opposée de I’Autre Monde, le
dépeignant comme un domaine paradisiaque réservé a des ames privilégiées, un monde
radicalement différent, décrit dans un verset védique comme « d’infini et d’immortalité ».1*!

188 K. Miiller-Lisowski, « Contributions to a study in Irish folklore », Béaloideas 18 (1948), p. 142-99. Pour
Togail Bruidne da Derga (La Destruction de I'auberge de Da Derga), consulter Koch & Carey, The Celtic
heroic age, p. 162.

189 J. Carey, « Donn, Amairgen, {th and the prehistory of Irish pseudohistory », Journal of Indo-European
Studies 38 (2010), p. 319-41.

190 P.Mac Cana, The cult of the sacred centre (2011), p. 222.

191 B. Lincoln, « On the imagery of paradise », Indogermanische Forschungen 85 (1980), p. 151-64.

96 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



La déesse du cheval

L’appellation de « complexe monumental de Navan » est attribuée a un ensemble de plus
de quarante sites archéologiques réunis dans une région d’intense activité préhistorique
qui s’étend sur un rayon d’un kilomeétre autour de Navan Fort, dans le comté d’Armagh.
Cette grande enceinte est considérée comme le vestige d’Emain Macha, la capitale de la
province d’Ulster abondamment citée dans la littérature de I'Irlande ancienne (Fig. 5.1).

ATouest de Navan Fort, on trouve Haughey’s Fort, jouxté par le monument appelé « les
Ecuries du Roi » (King’s Stables). Le grand centre ecclésiastique d’Armagh est situé a prés de
deux kilomeétres vers I’est. Haughey’s Fort est une colline fortifiée & multiples remparts qui
fut aménagée autour du xir° siécle avant J.-C. Des fouilles limitées ont révélé des éléments
d’occupation de haut niveau, et 'importance du lieu est confirmée par la découverte du
dépodt de Tamlaght, & environ 500 metres vers le sud-ouest. Retrouvé au sein d’un milieu
humide, ce dép6t comporte plusieurs objets de bronze, dont une épée pistiliforme, un petit
bol, des fragments d’une coupe décorée, et un petit anneau. Si I'’épée est de fabrication
indigéne, le bol et la coupe étaient des importations prestigieuses d’Europe centrale
datant approximativement de 1 000 avant J.-C. Ces récipients faisaient sans doute partie
d’un ensemble d’ustensiles servant a la consommation de boissons ; en cela ils offrent un
témoignage des longues distances parcourues par certains objets luxueux de bronze.

Les Ecuries du Roi, ou King’s Stables, tiennent leur nom d’une croyance populaire
voulant que les chevaux des anciens rois d’Ulster y étaient traditionnellement hébergés
et abreuvés. Cependant les fouilles ont révélé que ce monument consistait a 'origine en
une petite mare artificielle a fond plat. Cette dépression, qui fut creusée a la méme date
que le Fort d’Haughey, contenait des fragments de moules en argile pour la fabrication
d’épées de bronze, des tessons de poterie, des ossements d’animaux et des parties d’'un
crane humain. Au nord du Fort de Navan ont été découverts les sites de deux potentielles
tombes mégalithiques a couloir. Vers le nord-est, on trouve également un petit lac naturel
du nom de Loughnashade, qui était un lieu privilégié d’offrandes rituelles & I’Age du Fer :
une célébre trompette ornée y a été découverte.!*?

Les fouilles menées par ’archéologue Dudley Waterman a Navan Fort de 1963 a 1972
ont donné des résultats exceptionnels. La grande enceinte du Fort couronne une créte
oblongue ou « drumlin » : bien qu’elle ne culmine qu’a 60 meétres au-dessus du niveau

192 C.J. Lynn, Excavations at Navan Fort (1997), 3. Tamlaght hoard : R.B. Warner, « The Tamlaght hoard »,
Emania 20 (2006), p. 20-8.

LA DEESSE DU CHEVAL 97



Fig. 5.1. La vaste enceinte de Navan (ci-dessus) comportant le grand tumulus dans son
état restauré apres l'excavation (ci-dessous).

de la mer, elle bénéficie d’une position dominante et d’'une vue dégagée dans toutes
les directions, en particulier vers le nord-ouest. 'immense enceinte circulaire, d’une
superficie de 6 ha et d’'un diametre extérieur de 286 metres, est ceinturée par un fossé
large et profond et surmontée d’un grand rempart externe. L'une des deux poutres de
chéne retrouvées dans une fouille au fond du fossé a fourni une date dendrochronologique
approximative a 95 av. J.-C. Il est ainsi probable que l’enceinte, datant du dernier siécle
avant J.-C., est contemporaine de I'enceinte de Rath na Ri, sur la colline de Tara, qui est
d’un type semblable et comporte un fossé interne.

98 ARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Les excavations de Waterman ont été menées sur deux structures apparentes situées a
I'intérieur de 'enceinte. La premiére se présentait sous la forme d’un petit fossé annulaire,
et fit 'objet d’une fouille partielle en 1961, et plus récemment de nouvelles fouilles a petite
échelle et d'un sondage géophysique. La seconde, fouillée entre 1963 et 1971, consistait
en un grand tertre circulaire au sommet plat, d’'un diametre de 50 métres d’une hauteur
de 6 metres. Ce tertre était situé au point culminant de la créte, a 55 metres environ a
Pouest-nord-ouest du centre de la grande enceinte. Les deux fouilles ont révélé d’une part
des preuves d’activité préhistorique prolongée, d’une autre la construction de complexes
structures circulaires de bois, au sein desquelles se jouaient sans doute davantage des
pratiques rituelles plutét que des activités domestiques.

D’aprés les connaissances actuelles, il semblerait que la conviction des conteurs
médiévaux, voulant que la grande enceinte ait été une habitation royale, reléve d’une
invention littéraire visant & dissimuler toute association avec une tradition cérémonielle
paienne. L'univers d’héroisme et la magnifique demeure royale font l’'objet d’une
description extravagante dans le récit Tochmarc Emire (La Courtise d’Emer) :

11 était une fois a Emain Macha un roi grand et célébre du nom de Conchobar, fils
de Fachtna Fathach. Le peuple d’Ulster jouit d’'une grande prospérité tout au long
de son regne. Il y régnait paix, tranquillité, et salutations cordiales. On y trouvait en
abondance des fruits, de la nourriture et des produits de la mer. Le royaume était
ordonné par le pouvoir, la loi et la saine gouvernance durant son régne parmi les
gens d’Erin. La splendide demeure du roi & Emain accueillait la haute société et la
plus grande prospérité. La résidence était la « Branche Rouge » de Conchobar, congue
a limage du Tech Midchuarta, la salle des Banquets a Tara. Elle comportait neuf
compartiments s’é¢tendant du foyer jusqu’au mur extérieur. Chacune des cloisons
de bronze de la maison était d’une hauteur de trente pieds. Des panneaux sculptés
dans du bois d’if rouge ornaient les piéces. Le plancher était en bois et le toit était en
tuiles. Le compartiment de Conchobar, situé a ’avant de la maison, comportait un
plafond d’argent et des colonnes de bronze. Les chapiteaux dorés, ornés de pierres
fines, brillaient de telle sorte que la nuit y semblait pareille au jour ... .1%

Cette description comparable a celle de 1a maison royale d’Ailill et de Medb & Rathcroghan,
semble étre un lieu commun littéraire applicable a toutes les résidences royales.!** Tandis
que les récits héroiques du Cycle d’Ulster célebrent les exploits des guerriers des Ulaid,
peuple d’Ulster, et en particulier de Ci Chulainn, et sont centrés sur le roi Conchobar et
sa cour, tout dans son contenu ne releve pas de la création littéraire. Ainsi, comme nous
Pavons remarqué dans le récit de la naissance de Cu Chulainn, I’histoire d’Emain Macha
se fonde également sur des thémes et figures mythiques plus archaiques, tels que la déesse
de la souveraineté, la mythologie solaire, et ’Autre Monde.

Selon le Dindshenchas en prose d’Ard Macha (Armagh), les diverses manifestations
d’une divinité se refletent dans les toponymes « Emain Macha » et « Ard Macha » :1%

193 T.P. Cross & C.H. Slover, Ancient Irish tales (1935), p. 153, traduction de Kuno Meyer.

194 ].P. Mallory & M.G L. Baillie, « Tech ndaruch : the fall of the house of oak », Emania 5 (1988), p. 27.

195 Wh. Stokes, « The prose tales of the Rennes Dindsenchas », Revue celtique 16 (1895), p. 44 ; M.B. O Mainnin,
« ‘Co mBeith a Ainm Asa’ », dans R. O hUiginn & B. O Cathdin (dir.), Ulidia 2 (2009), p. 195-207.

LA DEESSE DU CHEVAL 99



Macha, femme de Nemed, fils d’Agnomain, mourut la (Mag Macha) et elle fut
enterrée, et ce fut la douziéme plaine défrichée par Nemed. Il la donna a sa femme
pour qu’elle portat son nom. D’ou Mag Macha, « la plaine de Macha ».

Autrement : Macha, fille d’Aed le Rouge, fils de Badurn - c’est par lui qwEmain
fut tracée - fut enterrée la quand Rechtaid a ’avant-bras rouge la tua. C’est pour sa
lamentation que fut faite Oenach Macha, 'assemblée de Macha. D’ou « Mag Macha ».

Autrement : Macha, femme de Crund, fils d’Agnomain, vint ici courir contre les
chevaux du roi Conchobar, car son mari avait dit que sa femme était plus rapide. La
femme attendait alors un enfant : elle demanda un délai, jusqu’a ce que son ventre
fit retombé. Cela ne lui fut pas accordé. La course fut donc faite et Macha fut la plus
rapide. Quand elle atteignit ’extrémité de la prairie, elle donna naissance a un garcon
et a une fille, qui furent nommés Fir et Fial, « Vrai » et « Modeste ». Elle déclara que
désormais les Ulaid connaitraient la faiblesse de ’accouchement chaque fois que
les saisirait une nécessité. Les Ulaid souffrirent donc de cette faiblesse pendant une
neuvaine, duregne de Conchobar auregne de Mal, fils de Rochraide « au grand coeur ».
On dit qu’elle était Grian Banchure, le « Soleil des femmes », fille de Mider de Bri Léith.
Apreés cela elle mourut, on creusa sa tombe a Ard Macha, on fit sa lamentation et on
dressa sa stéle. D’ou Ard Machae, signifiant la « hauteur de Macha ».

Si la créativité étymologique reste une caractéristique attendue de la tradition du dind-
shenchas, ce récit est bien plus qu’un simple conte de fées riche en jeux de mots. Comme le
souligne Marie-Louise Sjoestedt dans son ouvrage de référence Dieux et Héros des Celtes,
paru en 1940, on y fait référence a pas moins de trois femmes différentes répondant
au nom de Macha. Une multiplicité interprétative également notée par Mac Cana, qu’on
retrouve dans les mythes anciens. Ce procédé ne témoigne pas forcément d’'une contra-
diction : il s’agirait de versions différentes retenues, qui se confirment et se complétent
mutuellement.

La premiére femme de ce trio est 'épouse de Nemed, chef de la troisieme des invasions
mythiques relatées dans le Lebor Gabdla Erenn (Le Livre des Conquétes de I'Irlande). Elle
est spécifiquement associée a la plaine de Macha, Mag Macha, et n’incarne en cela quun
exemple parmi tant d’autres de déesse associée & une terre féminisée. Dans une autre
version du dindshenchas d’Ard Macha, cette premiére Macha est une prophétesse qui,
suivant une vision prémonitoire, prédit le carnage de la Tdin B6 Cuailnge : « Cest elle qui
vit dans son sommeil tout le mal, la dureté et les querelles qui allaient s’abattre, au point
que son ceceur se brisa en elle ».'” Dans une autre manifestation (considérée par certains
comme une quatrieme Macha), cette Macha est aussi identifiée comme 1’'une des grandes
déesses de la guerre, aux cotés des figures de Badb ou de la redoutable Morrigan, « les
dirigeantes de batailles féroces, les filles merveilleuses d’Ernmas ».1%

La deuxiéme Macha citée estla fille d’Aed Ruad, présentée de maniére plus approfondie
dans une description d’Emain Macha, dans le Dindshenchas métrique :'*°

196 M-L. Sjoestedt, Gods and heroes of the Celts, traduit par Myles Dillon (1949), p. 26.
197 Wh. Stokes, « The Edinburgh Dinnshenchas », Folklore 4 (1893), p. 481.

198 Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 247.

199 E. Gwynn, The Metrical Dindshenchas Part IV, p. 308.

100 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Emain Macha, d’ou ce nom vient-il ? C’est une histoire simple. Macha a la Chevelure
Rouge, fille d’Aed le Rouge, le fils de Badurn, fit construire la forteresse par les fils
de Dithorba. Lorsqu’ils étaient en exil dans les déserts de Boirenn, elle vint & eux
déguisée en lépreuse tandis qu’ils étaient occupés a rotir un sanglier dans la forét.
Chacun d’eux I’emmena tour a tour pour s'unir a elle, et elle en profita pour les
attacher solidement les uns aux autres. Par la suite, elle ramena ainsi avec elle a
Emain ces cinq fils, dont les noms étaient Baeth, Brass, Betach, Uallach et Borbchass.
Elle leur ordonna d’y ériger une forteresse, car elle préférait les réduire en servitude
que les tuer. Elle traga le cercle de la forteresse avec sa broche et ils commencérent la
construction. Ainsi, le nom « Emain » provient de « e6-muin », c’est a dire « la broche
de la gorge de Macha ». Mais il faudra lire la Succession des Rois pour connaitre toute
Ihistoire, que j’ai ici omise par souci de concision.

Cette Macha a la chevelure rousse se voit donc selon la 1égende attribuer la création de
I’enceinte d’Emain Macha et c’est a sa mémoire que fut établie I’assemblée « denach », ou
« aonach » en irlandais moderne. Elle est également définie comme I'épouse de Cimbéeth
dans le Dindshenchas en prose. Fille d’un roi, elle s’est accaparé le royaume de Cimbdeth,
qu’elle épousera par la suite, avant de le reprendre a Dithorba et de capturer les cing
fils de ce dernier. Elle apparait ainsi comme une figure martiale, régnant sur I'Irlande
pendant un temps, et repoussant par la force ceux qui s’opposent a sa souveraineté.

La troisiéme Macha donne son nom &8 Emain Macha au moment ou elle donne naissance
a des jumeaux (« emain »), un garcon et une fille. La deuxiéme version de Noinden Ulad (La
Neuvaine des Ulaid) propose ’explication la plus approfondie sur ce nom :2%°

D’ou vient la faiblesse des Ulaid ? C’est une histoire simple. Crunniuc, fils d’Agnomain
d’Ulaid, était aubergiste et possédait en outre cent vaches. Il vivait dans la nature
sauvage des montagnes et avait plusieurs fils. Sa femme était morte. Un jour qu’il était
seul dans sa maison, il vit une femme d’apparence distinguée entrer dans son logis.
La femme se mit tout de suite a préparer un repas, comme si elle avait toujours vécu
l1a. Quand vint la nuit, elle s’occupa de la famille de Crunniuc sans rien demander. Elle
dormit aupres de Crunniuc cette nuit-la. Elle resta longtemps a ses cOtés apres cela, et
grace a elle, il ne leur manqua plus rien, ni nourriture, ni vétement, ni richesse.

Peu de temps apres cela, une assemblée fut tenue par les Ulaid. Les Ulaid avaient
I'habitude de se rendre ensemble a ’'assemblée, hommes et femmes, garcons et filles.
Crunniuc se rendit comme tout le monde a I’assemblée. Il était bien vétu et avait
bonne mine. La femme lui dit : « Je te conseille de ne pas dire de parole imprudente ».
« Cela n’arrivera pas », répondit-il.

L’assemblée fut réunie. On amena le char du roi dans le champ & la fin du jour. Le
char et les chevaux remportérent la victoire. La foule s’écria : « Il n’y a rien de plus
rapide que ces chevaux ». Crunniuc rétorqua alors : « Ma femme est plus rapide ». A ces
mots, le roi ordonna son arrestation. L’incident fut rapporté a la femme de Crunniuc.
« Je suis incapable de le délivrer », dit-elle, « car je suis enceinte ». Le messager lui
répondit : « Il y a peut-étre exemption, mais on le tuera si tu ne viens pas ».

200 Selon la traduction de G. Toner, « Emain Macha in the literature », Emania 4 (1988), p. 32.

LA DEESSE DU CHEVAL 101



Elle se rendit alors a ’assemblée, et on ’attacha comme une jument a une entrave.
« Aidez-moi », dit-elle aux gens, « car chacun de vous est né d’une mere. Attendez au
moins que j’aie accouché. » Cela lui fut refusé. « Trés bien », dit-elle, « il en viendra un
mal plus grand encore, qui tombera sur tous les Ulaid pendant longtemps ». « Quel est
ton nom ? », demanda le roi. « Mon nom et le nom de ma descendance resteront pour
toujours sur le lieu de cette assemblée : je suis Macha, fille de Sainreth mac Imbaith ».

Elle entama alors une course contre le char, et lorsque celui-ci atteignit la fin du
terrain, elle accoucha devant lui de jumeaux, un garcon et une fille. Cest de 1a que
vient le nom d’Emain Macha. A leur naissance elle poussa un grand cri : les hommes
qui Pentendirent furent victimes de ce sort et jetés dans un état de faiblesse pendant
cinq jours et quatre nuits. Tous les hommes d’Ulster étaient réunis la en ce jour, et tous
furent frappés a jamais par ce mal, jusqu’a la neuviéme génération de chaque homme
présent. Cing jours et quatre nuits, ou cinq nuits et quatre jours. Ainsi naquit la faiblesse
des Ulaid. Lors de cette affliction, la force de chaque homme d’Ulster devint celle d’'une
femme en couches, et ce pour neuf générations. Il restait en Ulster trois sortes de gens que
la faiblesse n’atteignait pas : les enfants, les femmes et Ca Chulainn. La période durant
laquelle ce sort affligea les Ulaid commenca au temps de Crunniuc, fils d’Agnomain, fils
de Curir Ulad, fils de Fiatach, fils d’Urmi, jusqu’au temps de Forc, fils de Dallan, fils de
Mainech, fils de Lugid, etc. Curir Ulad fut le roi qui donna son nom au peuple des Ulaid.

Voici d’ou proviennent la neuvaine des Ulaid et le nom d’Emain Macha.

La troisiéme Macha est ainsi I’épouse surnaturelle d’un riche homme mortel qui possede
«une centaine de vaches » : leur union a d’ailleurs accru ses richesses. Par la déclaration
vantarde devant 'assemblée ou éenach, celui-ci viole la promesse de discrétion faite a
sa femme. Sa femme enceinte est ainsi forcée a courir, comme une jument, contre les
chevaux du roi. Elle donne naissance a des jumeaux, un garcon et une fille, et jette sur
les hommes d’Ulster (Fig. 5.2) un sort qui les force a endurer, pendant neuf générations,
la méme faiblesse qu’elle a subie. Ci Chulainn, qui en est prémuni, demeure le seul
guerrier capable de défendre la province d’Ulster lors de l'attaque de Medb et du peuple
de Connacht, comme on le raconte dans la Tdin B6 Cuailnge.

Tout en offrant une explication de I'origine du nom Emain Macha, cette histoire se préte
a des interprétations moins évidentes. Comme il s’agit d’un récit mythique, sa signification
culturelle a pu évoluer au fil du temps. Ainsi, Noinden Ulad peut tout a fait étre étudiée en
tant récit édifiant visant a véhiculer des valeurs morales. Cette intention est évidente dans
les noms des jumeaux Fir et Fial, signifiant « Vrai » et « Modeste ». Pour Bernard Martin,
la détresse de Macha et son exposition au regard des spectateurs constituaient un affront
a certains idéaux sociaux, selon lesquels les hommes déniant aux femmes leur droit a la
pudeur risquaient de perdre leur véritable masculinité. La « vérité » des hommes et rois et
la « pudeur » des femmes étaient des socles sociétaux indissociables. Comme I’a expliqué
Bernard Martin, les contes moraux traditionnels existent pour étre racontés a maintes
reprises, qu’il s’agisse des récits héroiques de Cu Chulainn ou de contes plus sombres
comme celui du sort jeté aux Ulaid, qui semble fort opposé aux idéaux du juste et du
Bien.?®! En outre, comme 'a souligné Mdirin Ni Dhonnchadha, il est possible d’interpréter

201 B.K. Martin, « ‘Truth’ and ‘Modesty’: a reading of the Irish Noinden Ulad », Leeds Studies in English 20
(1989), p. 99-117.

102 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Fig. 5.2. lllustration
intitulée « Macha curses
the men of Ulster »

(« Macha jette un sort
aux hommes d'Ulster »)
par Stephen Reid, pour
l'ouvrage Cuchulain
d’Eleanor Hull, 1909.

- =

h_“ 7 wan g
g BE =,

¥ i g

<f
M |
:? v
i o

ce dernier conte comme un récit édifiant, montrant 'importance de maintenir séparées
sphere domestique et domaine public : Macha, ’épouse parfaite, aurait dd, selon la
tradition, rester a la maison, loin de ’'assemblée royale.2?

Dans ces trois manifestations, Macha est toujours une déesse liée a la terre et a la
fertilité. Comme l'a souligné Dumézil, Macha, I'’épouse de Nemed, était également
prophétesse, Macha la fille d’Aed Ruad était guerriere. Quant a la troisieme Macha, elle
incarnait la prospérité et la sexualité. Selon Dumézil, ce trio reflete une idéologie indo-
européenne tripartite du sacré, de la loi martiale et de 'abondance.?*® Il met en exergue,
par ailleurs, le fait que Macha épouse de Nemed et Macha femme de Crunniuc (ou Crund)
avaient toutes deux pour mari le fils d’Agnomain : il en tira I’hypothese quune déesse bien
antérieure, d’'une seule et méme identité, avait préexisté & Macha.

Si Mac Cana jugeait plausible ’idée d’un trio de Macha, Carey s’attacha a souligner
que la figure légendaire de Nemed était quasiment inconnue en dehors de l'univers
inventif du Lebor Gabdla Erenn (Livre des Conquétes de I'Irlande). Selon Carey, le

202 M. NiDhonnchadha, « Gormlaith and her sisters c¢.750-1800 », dans A. Bourke et al., The Field Day anthology
of Irish writing, vol. 4 (2002), p. 166- 272. Voir la section consacrée a « Noinden Ulad (The Debility of the
Ulidians) », p. 173-4.

203 G.Dumézil, « Le trio des Macha », Revue de Uhistoire des religions 146 (1954), p. 5-17 ; Mythe et épopée, vol.
1 (1968), p. 602.

LA DEESSE DU CHEVAL 103



personnage de Macha épouse de Nemed devait étre envisagée comme une déclinaison
parmi d’autres de la figure de la prophétesse, souvent déesse de la guerre, qui apparait
avant une bataille pour en prédire l’issue. Les deux autres manifestations de Macha
illustrent une dualité omniprésente chez les divinités féminines de la mythologie
irlandaise, qui sont a la fois ou alternativement déesses de la guerre, et déesses de la
terre et de la prospérité.?** Dans son étude approfondie de cette figure complexe et de ses
variantes dans les trois versions de Noinden Ulad, Gregory Toner prend le parti de croire
que cette déesse hippomorphique de la fertilité est davantage I'invention de savants
médiévaux que le reliquat d’'une croyance paienne.?%

11 est évident que tous les personnages féminins de 1égende n’étaient pas des déesses
de la souveraineté : la forte popularité de cette figure pourrait indiquer que cette tendance
a la déification fut souvent excessive et galvaudée.?”® Toutefois, dans ce cas précis, la
référence locale et la symbolique régionale sont significatives, et le lien établi entre
chaque Macha et le territoire d’Emain Macha, ainsi que les actions de la troisiéme Macha
dans la maison de Crunniuc, laissent peu de place au doute. Son comportement ritualisé,
plus évident dans la premiére version de Noinden Ulad, présente 'image d’'une femme
de I'Autre Monde prenant le contrdle du domaine domestique. Ainsi, elle entre trois fois
dans la maison et se tourne deux fois « deiseal », soit dans le sens favorable du soleil, pour
accéder a la cuisine et aller au lit de Crunniuc.?’

Macha - Rhiannon - Epona
Le lien établi entre Macha et les chevaux est prépondérant : on trouve par ailleurs dans
ces textes des niveaux de sens plus anciens et profonds. Ainsi, I'un des deux chevaux du
char de Cu Chulainn se nommait Liath Macha, ou « le gris de Macha » : ces deux chevaux
étaient peut-étre les poulains jumeaux nés au moment de la naissance du héros. Liath
Macha était un animal puissant, qui « versa de grandes larmes de sang » avant la mort de
Cu Chulainn, et, qui, bien que mortellement blessé, secourut son maitre de 'ennemi, « en
tuant cinquante de ses dents et trente de chaque sabot ».2%

Le lien entre Macha et les chevaux ressort aussi de ’épisode de sa course contre le char
a Emain Macha, qui fait peut-étre référence a des rituels équestres tenus a Navan associés
a la déesse et a la royauté sacrée. Certes, le fait que Macha participe a une course de
chevaux et maudisse les hommes d’Ulster n’implique pas une association systématique du
personnage aux chevaux. Ce lien a par ailleurs rejeté par Francoise Le Roux et Christian-J.
Guyonvarc’h. Derriére la figure trifonctionnelle ne se cache pour eux qu'une seule Macha :
la déesse guerriére dont le nom évoque la terre et la fécondité.?*

204 P.Mac Cana, Celtic mythology, p. 90 ; J. Carey, « Notes on the Irish war-goddess », Eigse 19 (1983), p. 263-75.

205 G. Toner, « Macha and the invention of myth », Eriu 60 (2010), p. 81-109.

206 M. NiDhonnchadha, « On Gormfhlaith daughter of Flann Sinna and the lure of the sovereignty goddess »,
dans A.P. Smyth (dir.), Seanchas (2000), p. 230.

207 Laspect ritualisé de cet épisode dans la maison de Crunniuc est analysé par P. Mac Cana, « The Irish
analogues of Mélusine », dans P. Lysaght et al. (dir.), Islanders and water-dwellers (1999), p. 154-7, et dans
The cult of the sacred centre (2011), p. 126. Ce texte est reproduit dans M. Ni Dhonnchadha, « Gormlaith
and her sisters », p. 173.

208 « The Death of Cu Chulainn as related in the Book of Leinster », dans Koch & Carey (dir.) The Celtic heroic
age, p. 124.

209 F Le Roux & C-J. Guyonvarc’h, Mérrigan - Bodb - Macha (1983), p. 45, 135.

104 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Nombre d’auteurs, cependant, considerent Macha comme I’équivalent irlandais de
Rhiannon, au pays de Galles ou, d’Epona, la déesse hippomorphe gauloise. Le nom de
Rhiannon est dérivé de *Rigantona, « la grande reine », figure apparaissant dans le recueil
de contes Pedair Cainc y Mabinogi (Les Quatre Branches du Mabinogi), rédigé entre la fin
du xr¢ et le début du x1ve siecle.?

Dans la premiere branche du Mabinogi, Rhiannon apparait comme une figure de
PAutre Monde montée sur un grand cheval blanc. Dans le sud-ouest du Pays de Galles,
Pwyll, est Seigneur de Démétie, et porte également le titre de Pen Annwfn, « Seigneur de
I’Autre Monde ». Il apercoit la mystérieuse cavaliéere et la poursuit. Bien qu’elle n’accélére
jamais son trot tranquille, il ne parvient pas a rattraper son cheval enchanté. Enfin, celle
qu’il décrit comme la « femme-cheval » s’arréte, se tourne vers lui et lui révele quelle a
décidé de n’avoir pas d’autre époux que lui. Pwyll est ainsi dupé dans un engagement
imprudent, et est obligé d’autoriser les fiangailles de Rhiannon a un certain Gwyll, qui est
finalement trompé et persuadé de retirer sa demande. Quelque temps aprés le mariage
de Pwyll et Rhiannon, celle-ci donne naissance a un fils. Or cette nuit méme, 'enfant
disparait. Accusée d’infanticide, Rhiannon est condamnée pendant sept ans a servir de
monture, telle une jument, aux visiteurs a 'entrée de la résidence royale.

Teyrnon Twrf Liant (*Tigernos ou « le grand seigneur »), seigneur de Gwent et réputé
«meilleur homme du monde », posséde une jument qui pouline avec une grande régularité
chaque année aux calendes de mai, mais dont les poulains sont systématiquement volés.
La nuit de la naissance de 'enfant de Pwyll et Rhiannon, il réussit a empécher le vol du
poulain, et découvre alors devant son portail un nouveau-né. Lors des quatre années qui
suivent, ’enfant connait une croissance fulgurante, et le poulain est son fidele compagnon.
Un jour, Teyrnon reconnait le garcon comme le fils de Pwyll et ’'emmene a la cour, ou
Rhiannon est libérée de son chatiment et de son « pryderi » (tourment). Le fils est ainsi
nommé Pryderi, car c’est le premier mot que prononce Rhiannon quand elle est délivrée
de son tourment.

Si le Mabinogi est un cycle complexe combinant I’histoire aristocratique locale et
de nombreux motifs littéraires du folklore international, on y trouve également de
nombreuses traces de themes mythiques ayant trait en particulier a I’Autre Monde et
aux étres surnaturels. Tout comme Macha, Rhiannon y est présentée comme une déesse
de la souveraineté. Son caractere littéraire, conféré par des qualités magiques et un lien
équin, ne fait certes aucun doute, mais il semble que ses principales caractéristiques
soient d’ordre divin. Ainsi, elle décide en toute suprématie le candidat masculin le plus
seyant pour le trone royal : portant son choix sur Pwyll, elle lui offre un festin. Il atteint la
sagesse, consomme son mariage et malgré diverses difficultés, obtient un fils et assure la
succession dynastique.?!!

Outre ce contenu surnaturel, les autres fils littéraires reliant les histoires de Macha
femme de Crunniuc et de Rhiannon sont rares, certes, mais persuasifs. Ces récits
comportent des éléments communs : ’occurrence d’une course de chevaux de caractéere
surnaturel ou un défi opposant une déesse a un roi. On y trouve aussi des doubles

210 PK Ford, The Mabinogi and other medieval Welsh tales (2008), p. 35. M. Green, Celtic goddesses (1995), p. 47.

211 C.A. McKenna, « The theme of sovereignty in Pwyll », Bulletin of the Board of Celtic Studies 29 (1980),
p. 35-52; ].T. Koch, « A Welsh window on the Iron Age : Manawydan, Mandubracios », Cambridge Medieval
Celtic Studies 14 (1987), p. 33.

LA DEESSE DU CHEVAL 105



naissances : des jumeaux dans le récit de Macha, un poulain et un garcon (Pryderi) dans
celui de Rhiannon. Par ailleurs, les deux femmes font ’objet des remarques irréfléchies
de leurs compagnons respectifs, et subissent en conséquence I’humiliation d’une
réification : celle-ci s’exprime dans les deux cas par un effacement de la distinction entre
la condition de cheval et celle de femme.?!?

La dimension équine suggére un lien avec Fpona, déesse du cheval bien connue
dans le monde Gallo-Romain, et présente dans nombre d’inscriptions, de bas-reliefs et
de sculptures, notamment en Gaule et en Rhénanie. Son origine celtique est manifeste, et
les caractéristiques associées avec Macha et Rhiannon sont les vestiges d’une mythologie
qui autrefois reliait Epona aux rituels équestres et royaux. Son nom est dérivé du indo-
européen *ekwos (cheval) ou ech en vieil irlandais. Elle est invariablement représentée
accompagnée d’un ou plusieurs chevaux, parfois une jument et un poulain. Elle semble
avoir été vénérée en qualité de protectrice des chevaux et de garante des valeurs de
prospérité et de fécondité. En Grande-Bretagne, il existe quatre ou cinq dédicaces ou
représentations connues d’Epona : elles comprennent les fragments d’une statuette en
pierre découverte a Colchester, ainsi qu’une inscription gravée sur un autel romain du
mur d’Antonin en Ecosse.?!®

On trouve cependant d’autres références a la nature équine de Macha. Citons ainsi
Thistoire de Fergus mac Roich, un héros d’Ulster, personnage important dans la Tdin
B¢ Cuailnge. Ancien roi d’Ulster, Fergus est un allié de Medb, réputé pour ses prouesses
sexuelles remarquables. Préinséas Ni Chathdin indiqua que Roach/Réch, homme de
T'ombre, souvent considéré comme le pere du viril Fergus, lui a transmis la puissance du
« grand cheval » (Ro-ech). En ce qui concerne la mére de Fergus, elle est évoquée dans
le récit du x1re siecle Céir Anmann (La Convenance des noms) comme a l'origine de deux
traditions. La premiére a trait a Rdich, fille d’Eochaid fils de Daire. La seconde fait allusion
a une certaine Roch, fille de Ruadh fils de Derg Dathfhola, qui vint du Sid. En bref, la figure
Roach/Réch est manifestement féminine. Comme le suggeére Préinséas Ni Chathdin, le nom
de Ro-ech se comprend davantage comme « la grande jument », équivalent irlandais de la
déesse-jument Epona.?!4

Le celtiste Garrett Olmsted a pour sa part soutenu que Roech (génitif de Roich) pouvait
étre un autre nom donné & Macha. Le nom Macha serait ainsi un développement secondaire
qui s’entendrait au sens de « champ » ou « plaine », et relié & macha, terme désignant un
enclos pour la traite, et a machaire, désignant un grand champ ou une prairie.?’s

212 S. O’Brien, « Dioscuric elements in Celtic and Germanic mythology », Journal of Indo-European Studies 10
(1982), p. 121 ; J. Gricourt, « Epona - Rhiannon - Macha », Ogam 6 (1954), p. 26.

213 M. Euskirchen, « Epona », Bericht der Romisch-Germanischen Kommission 74 (1993), n°143, 226 (?), 256-8 ;
M. Green, Symbol and image in Celtic religious art (1989), p. 16 ; KM. Linduff, « Epona : a Celt among the
Romans », Latomus 38 (1979), p. 817-37 ; A. Ross, Pagan Celtic Britain (1967), p. 224.

214 P.NiChathdin, « Traces of the cult of the horse in early Irish sources », Journal of Indo-European Studies 19
(1991), p. 124-31. R. O hUiginn met en évidence la fragilité d’une tradition de la figure féminine de Roach :
« Fergus, Russ and Rudraige », Emania 11 (1993), p. 33.

215 G.S. Olmsted, The gods of the Celts, p. 43, 169, 378. Mairin Ni Dhonnchadha m’a indiqué que la déclaration
d’Olmsted selon laquelle I'expression « Aed Abaid Essa Ruaid » peut étre reliée a « ro-fhessa » est parfois
mal interprétée. A propos des toponymes : J.B. Arthurs, « Macha and Armagh », Bulletin of the Ulster
Place-name Society 1 (1953), p. 25-9 ; K. Muhr, « The early place-names of County Armagh », Seanchas
Ardmhacha 19 (2002), p. 1-54.

106 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Si les épithétes « la grande jument » ou « le grand cheval » étaient ainsi associés a la
déesse hippomorphe insulaire, ils pourraient constituer’indice d’'une autre représentation
fascinante de cette figure insaisissable. Dans une étude de l'iconographie du célébre
chaudron de Gundestrup, Olmsted a soutenu, de maniére cependant peu convaincante,
que certaines scenes d’une version gauloise de la Tdin B6 Ctiailnge sont représentées sur
certains panneaux. Il a suggéré, en particulier, que certains motifs schématisés sur I'un
d’eux représentent la reine Medb. Ces motifs comptent notamment le buste d’'une déesse
se tenant entre deux éléphants stylisés tournés vers elle, deux symboles en forme de
roue, et d’autres animaux fantastiques positionnés au-dessous. Selon Olmsted, la scéne
dépeindrait un événement narré au début de ’épopée, lorsque Medb, montée sur son
char avec huit de ses hommes, fait le tour de son campement. Les roues représenteraient
le char et les éléphants (qui renvoient a la puissance militaire de Rome) refleteraient la
nature belliqueuse de la reine.?!¢

Or une explication alternative, davantage plausible, peut étre proposée pour
interpréter 'image de ce buste de femme entre deux éléphants. Ces bétes exotiques et trois
autres animaux fantastiques pourraient renvoyer au théme récurrent de la « Maitresse
des animaux ».2'7 Ceci étant, la mise en exergue de cette figure entre deux animaux fait
écho a une série de sculptures représentant Epona.

En effet, Epona est souvent représentée montée en amazone sur un cheval. Dans
certains cas cependant, notamment en Allemagne, elle apparait debout ou assise entre
deux chevaux.?’® Les bétes sont tantdt tournées vers Epona, tout comme les éléphants de
Gundestrup, et tantdt lui tournent le dos : c’est ce qu’on observe sur le seau de Marlborough.
Cerécipient de ’Age de Fer, qui proviendrait d’une sépulture du Wiltshire, est décoré d’une
applique de bronze ornée d’'un visage, probablement de femme, flanqué de part et d’autre
de deux tétes de chevaux.?' Il est tout a fait possible qu’un éléphant immense et exotique
ait été considéré comme un cheval géant en Europe celtique : cet animal a ainsi pu illustrer
les attributs puissants du « grand cheval »,??° il est donc plausible que les images observées
sur les artefacts de Gundestrup et de Marlborough soient des représentations de la déesse
du cheval.

Les liens établis entre Macha et Navan nous permettent de supposer que les rituels
équins avaient une importance particuliere dans ce lieu. Ces activités faisaient partie du
rassemblement de I’6enach, auquel les récits faisait souvent référence : cet événement
nécessitait un campement et comprenait des courses de chevaux et la distribution de
boissons a volonté?* Si’on ignore toujours ou il se déroulait, la commune d’Enagh, au sud

216 G.S.Olmsted, « The Gundestrup version of Tdin Bo Cuailnge », Antiquity 50 (1976), p. 95-103 ; The Gundestrup
cauldron (1979), 211 ; son argument selon lequel les représentations de chevaux aux museaux incurvés
ou ressemblant a une vrille sont comparables a des trompes d’éléphants illustrées sur certains pieces
de monnaie gauloises et sur le seau de Marlborough, et pourraient ainsi représenter des « éléphants-
chevaux » possédant un mélange de caractéristiques, est quelque peu problématique, étant donné le
degré élevé de stylisation.

217 M. Green, Symbol and image (1989), p. 24.

218 M. Euskirchen, « Epona », Bericht der Rémisch-Germanischen Kommission 74 (1993), Types VI et VIL

219 Consulter 'ouvrage d’E.M. Jope, Early Celtic art in the British Isles (2000), p. 98 et pl. 148d.

220 L.S. Oaks, « The goddess Epona », dans M. Henig & A. King (dir.), Pagan gods and shrines of the Roman
Empire (1986), p. 77-83.

221 E.Bhreathnach, Tara. A select bibliography (1995), p. 78.

LA DEESSE DU CHEVAL 107



de Navan Fort, a été suggérée,?”? entre autres localités possibles, notamment Drumconwell
(site ou a été découverte une pierre ogamique).??®

Il se peut que d’autres activités équines aient eu lieu & Navan Fort, et certaines
pourraient avoir fait partie du hieros gamos. Le mariage sacré irlandais ou banais rigi
(c’est a dire ban+tfeis « femme-mariage », + rigi « royauté ») était un accouplement rituel
lors duquel une déesse mythique de la souveraineté accordait le droit de régner a un roi
qui couchait de maniéere symbolique (feis) avec elle. On trouve une référence succincte a
un feis dans une version de Cath Maige Rath (La Bataille de Moira): « ite teora feisa hErenn
.L. feis Eamna feis Temra fes Chruachna » (« Iy a trois feisa en Irlande : le feis d’Emain, le feis
de Tara et le feis de Cruachain »).2** Cependant, le mot feis a généralement la signification
de « festin », par conséquent on ne peut affirmer avec certitude qu’il renvoie au mariage
sacré.

Le tertre de Navan

Au commencement des fouilles au grand tertre de Navan, en 1963, on anticipait sans doute
la découverte d’'une tombe a couloir semblable & Newgrange. Apres tout, les fouilles de
Sean P. O Riordain au « Tumulus des Otages » sur la colline de Tara, dix ans auparavant,
avaient permis d’excaver une petite tombe mégalithique de ce type. Or le tertre de Navan
(Fig.5.1) a défié toutes les attentes. Les deux tiers du site ont été fouillées, tandis que le
tiers restant, dans la partie la plus basse du monument, au nord, fut laissé intact, a des
fins d’explorations futures.??> Apreés les fouilles, le tertre fut restauré a son état d’origine.

Le retrait des couches supérieures du tertre révéla que des plaques d’argile et des
mottes de gazon furent soigneusement disposées, sur une épaisseur de 2,5 metres au
centre, pour recouvrir un grand cairn de pierres. Une séquence semblable fut identifiée
dans le Tumulus des Otages. Or la ressemblance s’arréte 1a : le cairn, d'un diametre de
37,5 métres et d’'une hauteur de 2,8 métres au centre, ne contenait pas de tombeau. Sa
surface était divisée de facon radiale a partir du centre, en sections bien définies quoique
légérement irréguliéres, par des alignements de pierres de tailles différentes, caractérisés
par de légeres variations dans la hauteur, dans l'arrangement ou dans ’assemblage
(mélanges variés d’argile, de terre et de pierres). Ces segments radiaux, dont au moins une
douzaine a été retrouvée, ne s’étendaient pas vers la partie inférieure du cairn.

Le cairn renfermait une sorte de charpente en bois : en effet, les fouilles révélérent
des creux laissés par la décomposition de poteaux verticaux. Au centre, un trou de
1,5 metre de profondeur dans les pierres du cairn, accueillait vraisemblablement un
énorme pilier, point de rayonnement des lignes de segmentation. Les cavités des autres
poteaux, encore visibles lors des fouilles, avaient une profondeur de 1,7 metres dans
le cairn. Elles étaient autrefois plus profondes, et leurs parties supérieures avaient été
rebouchées sous l’effet du mouvement des pierres aux niveaux supérieurs du cairn. La
base de ces poteaux était fixée dans des trous creusés en terre sous le cairn : lors du
retrait de cette masse de pierres, les caractéristiques de cette structure enveloppée par
le cairn sont apparues avec netteté.

222 ].P. Mallory, « The literary topography of Emain Macha », Emania 2 (1987), p. 15.

223 RB. Warner, « The Drumconwell Ogham », Emania 8 (1991), p. 43-50 ; « Emania varia 1 », Emania 12
(1994), p. 69.

224 C.Marstrander, « A new version of the Battle of Mag Rath », Eriu 5 (1911), p. 232.

225 CJ.Lynn, Excavations at Navan Fort (1997) ; Navan Fort. Archaeology and myth (2003).

108 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Fig. 5.3. Reconstitution illustrée de la structure de Navan : un batiment de 40 m de
diametre recouvert d'une toiture.

Cette construction consistait en un immense batiment circulaire d’environ 40 meétres
de diametre, composé de cing rangées concentriques de poteaux verticaux disposés a
intervalles réguliers, autour d’un grand pilier central (Fig. 5.3).

L’anneau extérieur comptait environ trente-quatre cavités d’'une profondeur et
d’un diametre de 1,25 metres, et espacées d’environ 3,5 metres. Chaque cavité contenait
initialement un seul poteau (ultérieurement, un deuxiéme poteau adjacent identique y
fut placé). Certains ont postulé que ces poteaux étaient reliés entre eux par une paroi
constituée de planches horizontales fixées dans une tranchée peu profonde, pour former
un mur extérieur. Cette hypothese est peut-étre vraie, cependant on n’a pu identifier de
traces manifestes de planches horizontales que dans un secteur de la tranchée, situé entre
deux cavités a l'est. Sur le pourtour extérieur de ce possible mur se trouvait une tranchée
discontinue plus étroite et profonde de prés de 40,5 métres de diameétre. Cette tranchée
externe et la mince paroi qu’elle cerclait disparurent rapidement, pour faire place
aux cavités des poteaux secondaires du cercle extérieur. Ceci pourrait indiquer que la
construction était, durant la phase de construction, une cléture ou une sorte de structure
externe adossée au mur principal.

Les quatre cercles intérieurs comportaient des trous de poteau d’un diametre
compris entre 36 et 46 cm, creusés sur une profondeur moyenne de 91 cm sous la surface
du sol. Les bases de bon nombre de ces poteaux de chéne, d’environ 30 cm de diametre,
furent préservées dans le sol humide. L’entrée se trouvait a 'ouest du batiment: le

LA DEESSE DU CHEVAL 109



systeme de cercles concentriques y était interrompu par quatre rangées de poteaux a
peu preés paralléles formant vraisemblablement trois allées de 3 metres de large, menant
au coeur de I’édifice. Outre les poteaux de ces passages, les poteaux des quatre cercles
intérieurs étaient disposés a intervalles réguliers de 50 a 75 cm les uns des autres. Au
centre, le haut pilier de chéne était si volumineux que les batisseurs furent contraints
de creuser dans le sol une rampe inclinée de 6 métres de long, afin de le tirer et de le
faire basculer dans son trou central. La base du pilier, d’'un diameétre de 50 cm environ,
marquée de coups de hache, a été conservée dans son trou de 2,8 metres de profondeur :
une longueur de 1,4 métres du poteau a ainsi survécu grace aux conditions humides
et a une élévation du niveau de la nappe phréatique aprés la construction du cairn.
On estime que cet immense tronc central (qui était peut-étre sculpté) a pu mesurer 13
metres de hauteur, voire davantage.

La surface interne de I’édifice était en grande partie recouverte d’argile assez propre
provenant des cavités creusées pour l'accueil des poteaux. Cette méme argile servait
souventascellerlesmatériaux autour des poteaux, avant que ceux-ci, toujours en position
verticale, ne soient entourés et recouverts par les blocs de pierre du cairn. Aucune trace
de lexistence de foyers ou de déchets issus d’activités domestiques n’a été identifiée.
En outre, on note que 'exces d’argile extrait du grand trou central a servi de joint pour
recouvrir les surfaces d’argile et les matériaux insérés autour des poteaux contigus : ceci
nous indique que le poteau central a di étre inséré ultérieurement, peut-étre méme en
dernier lieu. Cette immense construction fut ainsi soigneusement érigée selon un plan
radial prédéterminé. Par ailleurs, il a été observé qu’un bon nombre de poteaux (dont
toutes les paires de poteaux du cercle extérieur) étaient enfoncés 10 et 15 cm sous le
sol de leurs cavités : ceci implique que ces poteaux avaient une importante capacité de
charge. Certains chercheurs en ont ainsi déduit que I’édifice a pu, a une période donnée,
étre surmonté d’un toit.

Grace a lanalyse dendrochronologique, on sait que le tronc constituant le pilier
central a été coupé a la fin de I'an 95 ou au début de 94 avant J.-C., cette date correspond
donc a celle de la construction de la grande charpente. Qu’il comportat ou non un toit,
cet édifice pourrait tout a fait étre décrit comme un temple ou un sanctuaire centré
autour d’un grand pilier de chéne. Mais s’il fut effectivement un sanctuaire, sa durée de
vie fut particuliéerement courte. Les recherches n’ont identifié aucun indice permettant
de comprendre la raison d’étre du monument, et son espace intérieur fut rapidement
comblé de blocs de pierre, déposés jusqu’aux limites du cercle extérieur. Ce potentiel mur
extérieur fut ensuite brilé, comme pourraient 'indiquer de petites branches carbonisées
et des matériaux fins comme de paille retrouvés sur le site, qui auraient pu étre utilisés
pour y mettre feu. Il est possible, du reste, que la paille ait constitué un vestige de toit de
chaume. Cependant, aucune trace de combustion n’a été relevée au sommet du cairn.

La phase finale de cette succession d’événements extraordinaires résidait dans la
disposition de couches d’argile et de mottes de terre pour colmater les lignes radiales en
forme grande roue a la surface du cairn. En 1998, des fouilles archéologiques limitées
menées dans le fossé de la grande enceinte ont révélé deux poutres de chéne grossiérement
équarries et carbonisées. I’analyse dendrochronologique data 'une d’elles a 95 av. J.-C. :

110 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



les poutres seraient ainsi contemporaines du sanctuaire de forme circulaire. Il est méme
possible qu’elles soient issues du toit de la charpente.?2

Ce monument pose de nombreux défis interprétatifs. Il est manifeste que les allées
menent vers le grand poteau de chéne au centre. Waterman a appelé ce chemin un
« ambulatory » (ou déambulatoire) : les trois allées étaient probablement une grande
voie cérémonielle de 17 m de long menant au centre du sanctuaire et & la grande colonne
qui était le point central d’activités cultuelles. Les poteaux de ce chemin étaient un peu
plus larges que ceux des anneaux circulaires. Chris Lynn, dans son étude méticuleuse
des preuves structurelles, avanga que leur taille supérieure et leur espacement plus large
signifiait qu’ils soutenaient probablement le poids supplémentaire d’une superstructure,
quel qu’en soit le type. Ailleurs, dans les cercles, les poteaux étaient tous de méme taille
et de profondeur égale : les variations minimes observées semblent indiquer que les
anneaux furent construits par segments et simultanément, et non pas un cercle complet
aprés lautre. Comme l'a signalé Chris Lynn, un batiment surmonté d’un toit conique
devait nécessairement comporter ses éléments porteurs les plus larges et les plus hauts
en son centre. Il avanca la possibilité que le toit pouvait étre une structure circulaire
semblable a celle d’'une pergola, dont les sommets des poteaux étaient reliés par des
poutres concentriques et horizontales.

Si d’abondantes illustrations présentent ce batiment comme un édifice au toit conique
de 40 meétres de diametre,??’ il convient de rappeler qu’il a également pu ne comporter
aucun toit. S’il s’agissait effectivement d'un espace ouvert comptant peu de parois
extérieures, voire aucune, il se présentait alors de ’extérieur comme une grande colonne
centrale entourée par une véritable forét de poteaux verticaugx, tel un bosquet de chénes.
Une image que l'on retrouve dans le nemeton ou bois sacré, expression archéologique du
culte d’une divinité. Ce sanctuaire fut ainsi peut-étre dédié a la déesse Macha, a I'instar du
nemeton de Vaison-la-Romaine, ou, d’apres une inscription gauloise, un certain Segomaros
créa un espace sacré en ’honneur de la déesse Belisama.??® Nemain, ’effrayante déesse de
la guerre qui intervient plusieurs fois dans la Tdin B6 Cuailnge et cause des ravages parmi
les adversaires d’Ulster, est peut-étre une autre manifestation de Macha. Elle pourrait en
effet tirer son nom d’un bois sacré situé a Emain Macha. De méme, le nom de la déesse
gauloise Nemetona proviendrait du terme « nemeton » que l'on retrouve dans diverses
régions du monde celtique.?? On trouve sur un certain nombre de monnaies gauloises des
images de sanctuaires ou de temples associés au theme cheval ou contenant un cheval.?®
11 est tout a fait pertinent de considérer 1’édifice de Navan comme une forme de sanctuaire
consacré ala déesse du cheval. On peut méme supposer que ce site a pu étre un sanctuaire
surmonté d’une plateforme-estrade ou se tenaient des cérémonies.

226 J].P. Mallory et al., « Dating Navan Fort », Antiquity 73 (1999), p. 427-31 ; J.P. Mallory, « Excavations of the
Navan ditch », Emania 18 (2000), p. 21-35.

227 Par exemple dans J.P. Mallory & T.E. McNeill, The archaeology of Ulster (1991), p. 147 ; N.B. Aitchison,
Armagh and the royal centres in early medieval Ireland (1994), p. 82 ; B. Raftery, Pagan Celtic Ireland (1994),
p. 77 ; C.J. Lynn, Navan Fort. Archaeology and myth (2003), p. 31 ; ].T. Koch (dir.), Celtic culture, vol. 2 (2006),
p. 694 ; J. Waddell, The prehistoric archaeology of Ireland (2010), p. 356.

228 C-J. Guyonvarc’h, « Nemos, Nemetos, Nemeton », Ogam 12 (1960), p. 189 ; P.P. Coe, « Belisama » , dans J.T.
Koch (dir.), Celtic culture, vol. 1 (2006), p. 201.

229 T. O Broin, « ‘Craebruad’: a spurious tradition », Eigse 15 (1974), p. 112. En ce qui concerne Nemain,
consulter C. O’Rahilly, Tdin B6 Cualnge, p. 197.

230 D.F. Allen, « Temples or shrines on Gaulish coins », The Antiquaries Journal 53 (1973), p. 71-4.

LA DEESSE DU CHEVAL 1M



Dans plusieurs études, Lynn a examiné le possible sens cosmologique de ce
monument composite.?®! Il prit en considération la conviction de Dumézil selon
laquelle les trois manifestations de Macha témoignaient d’une idéologie tripartie
indo-européenne, en restant conscient des difficultés interprétatives inhérentes, pour
émettre une hypotheseintéressante:latriple nature matérielle du grand tertre, composé
de bois, de pierre et d’argile de la base au sommet, exprimait peut-étre ’hypothese de
Dumézil a une échelle monumentale. La charpente de bois serait ainsi associée a la
premiére fonction, dite sacerdotale. Le cairn correspondrait a la deuxiéme fonction,
guerriére. Enfin, le revétement d’argile serait lié a la troisiéme fonction productrice
liée a la fécondité. Bien que les études de Dumézil aient fourni des apergus précieux
sur les correspondances tissées entre mythologie et traditions religieuses des peuples
indo-européens, et que sa these de la trifonctionnalité fournisse une explication
satisfaisante pour relier ces lectures, ses travaux ont souvent rencontré une forte
opposition dans la communauté scientifique. Ceci est di & plusieurs incohérences et
a une certaine imprécision qui soulignent le caractere particulierement flexible de sa
these trifonctionnaliste, ayant facilité sa diffusion généralisée.??

Quelle que soitson application a’interprétation du tertre de Navan, I'idée selonlaquelle
les éléments composant un monument possédent peut-étre différentes connotations
symboliques est tout a fait recevable. Tout comme les pierres rondes de Newgrange,
les blocs de calcaire de Navan ont pu étre sélectionnés pour une raison hautement
symbolique. Waterman a été frappé de constater que ces blocs, loin de ressembler aux
matériaux fraichement extraits d’une carriére, paraissaient usés, altérés par les conditions
atmosphériques, ce qui I'a conduit a suggérer qu’ils provenaient peut-étre d’un ancien
cairn de la région. En outre, Lynn émit I’hypothese que le grand poteau central était une
représentation de ’axis mundi (’'axe du monde) et que les lignes radiales créant un forme
de roue au sommet du cairn étaient destinées aux vues du ciel, le domaine d’un dieu qui
était ’homologue irlandais de Taranis, le dieu du ciel dans la mythologie gauloise. Il a
également soutenu que l'objectif ultime d’'une construction monumentale telle que le
tertre de Navan était la création d’'un édifice suffisamment vaste pour contenir un brug,
c’est-a-dire une résidence de I’Autre Monde. En outre, toujours selon Lynn, compte tenu de
l'utilisation bien connue des tumulus pour I'investiture des rois de I'Irlande médiévale, le
sommet plat de Navan Mound était un lieu cérémoniel idéal pour ces événements royaux
durant période préchrétienne.

La reproduction du cercle sacré

La construction de 'immense enceinte de Navan Fort, avec son rempart et son fossé
interne, du sanctuaire en bois et du grand tertre, représente ’aboutissement d’un processus
prolongé d’activités sur cette créte ou drumlin, dans le complexe monumental de Navan.
La premiere phase importante de développement semble y avoir été ’excavation d’une
fosse circulaire d’1 m de profondeur sur 5 meétres de largeur, qui délimitait un espace de
45 metres de diameétre. Dans cet espace, a environ 3 metres derriére cette délimitation,

231 C.J.Lynn, « The Iron Age mound in Navan Fort », Emania 10 (1992), p. 32-57 ; « Hostel, heroes and tales »,
Emania 12 (1994), p. 5-20 ; « That mound again », Emania 15 (1996), p. 5-9 ; « Suggested archaeological and
architectural examples of tripartite structures », Journal of Indo-European Studies 34 (2006), p. 111-41 ; C.J.
Lynn & D. Miller, « Crossing boundaries », Studia Indo-Europaea 2 (2005), p. 161-75.

232 WMW. Belier, Decayed gods (1991) ; D.A. Miller, « Georges Dumézil », Religion 30 (2000), p. 27-40.

112 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



on a retrouvé une série de grandes cavités, espacées les unes des autres d’environ 4
metres a partir de leur point central, formant un cercle concentrique. Vraisemblablement
contemporaines du fossé, ces cavités d’'un diameétre compris entre 1,8 et 3,3 meétres ont pu
accueillir un alignement concentrique de 28 poteaux, interrompu a l’est par une entrée
pavée d’une largeur de 4,4 metres. Des ossements d’animaux et des morceaux de charbon
furent retrouvés dans le remblai du fossé. Bien que le cercle de poteaux et la fosse externe
aient été contemporains, selon les recherches, la datation au carbone 14 s’est avérée peut
concluante. Bien que I'envasement de la fosse ait peut-étre débuté avant le milieu du
dernier millénaire avant J.-C., cette derniere était toujours visible, et 'objet manifeste de
Pattention publique au 1*" siecle avant J.-C., a en juger par le soin apporté a I’édification du
sanctuaire et du tertre a 'intérieur.

Du 1v¢ au Ir° siecle avant J.-C. fut construite a 'intérieur du cercle une séquence de
structures en bois d’une complexité exceptionnelle (Fig.5.4). En effet, on a identifié une
série de tranchées de fondation étroites dont les lignes coupent I’ancien cercle de poteaux
au sud : il est donc probable que le cercle ait été démantelé au début de cette phase. Une
couche de sol foncée, d’environ 30 cm d’épaisseur s’accumula pendant la durée de 'usage
de ces tranchées (appelées « fentes circulaires » dans le rapport de fouilles) : ce type de
strate indique normalement un niveau ancien d’occupation domestique (appelé un « sol
fossile » dans le rapport de fouilles).

Les tranchées circulaires formaient deux ensembles contemporains : les « enclos du
nord » et les « enclos du sud ». Un troisieme groupe d’« enclos du milieu », a été identifié,
datant d’'une phase ultérieure : ces enclos séparaient les enclos plus anciens du nord et du
sud. On a supputé que certains matériaux de bois furent dérobés de certaines tranchées,
lesquelles furent ensuite comblées avec un remblai identique au sol d’origine. Au fil du
temps, de nombreuses tranchées ont été perturbées et ou partiellement détruites par
d’autres tranchées et par les trous de poteaux aménagés pour le grand sanctuaire. Les
fouilles de cette séquence complexe et labyrinthique, menées par Lynn et Waterman,
furent d’'une compétence exceptionnelle et exemplaire, de par leur méticulosité et leur
finesse d’interprétation.

Bien que certaines tranchées n’aient pu étre attribuées a une séquence particuliere, il
apparait nettement que les enclos du sud forment trois groupes de deux ou trois cercles
concentriques (catégorisés A, B, C). La méme séquence est observée en ce qui concerne
chacun des groupes : on creusait d’abord la tranchée du milieu, puis le cercle extérieur,
et enfin la tranchée intérieure. Ces tranchées d’'un diameétre compris entre 10 et 13,5
metres, comportaient a l'est des intervalles d’1 & 2 meétres de large, qui formaient sans
doute des entrées, flanquées de cavités de poteaux qui se resserraient en direction de
Iintérieur de l’enclos. Les enclos du milieu (E), ultérieurs, d’'un diamétre compris entre
de 11,3 et 13,6 métres, chevauchent partiellement les enclos A, B, C, et comprennent
également trois tranchées concentriques creusées dans le méme ordre. Ils comportaient
deux entrées opposées a l’est et a 'ouest. Dans la derniére tranchée intérieure, plus étroite
que les autres, furent découverts des trous de branches ou poteaux étroits positionnés a
intervalles réguliers : il s’agissait peut-étre des pieux reliés par des planches de bois.

Bien que les traces de l'existence de parois de bois soient peu probantes, il semble
qu’en cette instance la paroi était composée de poteaux disposés a 80 cm d’intervalle, et
reliés par un filon d’'un matériau de remplissage mou indiquant la présence antérieure

LA DEESSE DU CHEVAL 113



Fig. 5.4. La séquence complexe denceintes circulaires a Navan, antérieure au sanctuaire
de 40 m. Certaines des fosses de I'ancien cercle de poteaux en bois sont visibles en bas
a droite.

de bois. Au sol, de petites zones brilées et des pierres plates témoignent de la présence
d’anciens foyers au centre des structures A, B, C et E.

Attenantes ou jouxtant la partie nord des enclos A-B-C, six autres tranchées ont été
découvertes, mesurant 20 a 25 métres de diametre environ. Leur superficie totale n’a pas
été révélée, il n’a donc pas été possible de déterminer la nature des liens entre les cing ou
six tranchées a l’est (S @ W) et les six cercles a 'ouest (F a H, J a L), cependant, il y existait
manifestement une séquence de grands enclos circulaires. Dans deux cas au moins, il
semble possible que ces enclos du nord aient été partiellement rattachés aux enclos du
sud, formant ainsi des structures connexes communiquant par des ouvertures étroites
situées du c6té nord des enclos du sud.

11 est probable que la reconstruction des enclos du nord ne se fit pas selon la méme
séquence que celle des enclos du sud, et, dans une certaine mesure, 'ordre de construction
de chacun des deux groupes fut indépendant. Il se peut aussi que certains cercles n’aient pas
été conjoints. Chris Lynn proposa une explication convaincante pour le repositionnement
des enclos du sud : selon lui chaque structure, ou groupe de trois structures du sud, devait
étre placée de fagon a étre rattachée a une structure du nord préexistante qui n’était pas
renouvelée au méme moment.

114 ARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Les enclos du nord comportaient de larges ouvertures a I’est, auxquelles on accédait
par une voie palissadée d’une largeur de 5,5 métres, ultérieurement remplacée par une
paire de palissades positionnées a 7,8 meétres 'une de lautre, comme en témoignent
des cavités de larges poteaux verticaux, retrouvées a des intervalles d’environ 50 cm.
Ces doubles palissades semblent avoir été des voies d’acces imposantes. Si les enclos
du milieu (E) étaient reliés a des enclos plus grands, ceux-ci sont situés dans la zone
non excavée, au nord.

Ces vestiges témoignent d’une succession étonnamment complexe de structures
circulaires en bois, baties et rebaties a moult reprises. La séquence de deux ou
trois phases de construction, sur les murs des tranchées A, B, C et E, est tout aussi
remarquable. Lynn a ingénieusement expliqué qu’il s’agissait d’'une technique pour
remplacer un mur en maintenant le toit en place. Il a été avancé que les enclos du sud
étaient les tranchées des murs extérieurs de huit ou neuf maisons circulaires, chaque
anneau correspond & une phase de reconstruction. Leurs portes d’entrée sont placées
a lest, et sont pour la plupart reliées a des enclos a ciel ouvert au nord, lesquels sont
accessibles par des voies palissadées.

La présence de foyers et des preuves apparentes d’occupation domestique, notamment
des os d’animaug, indiquent que ces structures étaient des habitats agricoles reliés au
nord a des aires d’élevage, entourées de chemins servant a rassembler le bétail. Toutefois,
aucun lien n’a pu étre établi de maniére définitive entre les enclos du sud et ceux du nord :
deux liens hypothétiques ont été proposés, I'un entre Al et A2 et les tranchées du nord K,
H, et N, M, l'autre entre C1-3, F, G, L, et Q, P. Bien quhypothétiques, ces deux jumelages
pourraient étre significatifs, car on peut supputer qu’il s’agit d'un motif répété ailleurs.

Lynn était certes conscient de la possibilité que ces enclos conjoints aient été créés a
des fins rituelles, cependant sa these selon laquelle il s’agissait d’habitations rattachées a
des enclos de bétail s’est répandue a travers moult reconstitutions et publications.?** La
fouille de ces vestiges a produit une quantité relativement modeste de tessons de poteries
grossieres, ainsi que quelques objets de bronze et de fer. Certaines de ces trouvailles,
notamment une épingle ornée a téte annulaire, appartenaient peut-étre a des occupants
de haut statut hiérarchique.

Uneassez grande quantité d’ossements d’animaux et quelques marques caractéristiques
attestent de pratiques d’abattage. Suivant ’analyse des ossements, on a pu estimer qu’il
y avait deux fois plus de porcs que de bovins, et neuf fois plus de porcs que d’ovins
ou de caprins. Ces proportions inhabituelles, et le taux élevé de porcs en particulier,
suggerent que les ossements retrouvés témoignent d’assemblages davantage rituels que
domestiques. Quelques ossements de chevaux ont été retrouvés, certains attestant d’un
abattage ce qui indique une consommation occasionnelle de viande ou des sacrifices de
chevaux. La découverte du crane et des machoires d’un macaque de Barbarie (Macaca
sylvanus) est aussi surprenante que significative. Cet animal, sans doute une importation
prestigieuse d’Afrique du Nord, fournit une preuve précieuse des échanges accomplis sur
de longues distances, qui incluaient manifestement le transport de biens périssables tels

233 Cf. construction reconstruite en habitation avec palissade attenante, dans J.P. Mallory & T. McNeill,
Archaeology of Ulster, p. 117 ; N.B. Aitchison, Armagh and the royal centres in early medieval Ireland, p. 82 ;
J. Waddell, The prehistoric archaeology of Ireland (2000), p. 338 ; pour consulter la version présentant
Tenclos ritual, se référer a 'ouvrage de M. Parker Pearson, Bronze Age Britain (1993), p. 123.

LA DEESSE DU CHEVAL 115



que des singes. ’analyse au radiocarbone date le crane, retrouvé dans la tranchée C2, aux
alentours de 390 a 20 av. J.-C.

11 semble fort probable que ces enclos avaient bel et bien une fonction rituelle. La
découverte d’un autre groupe d’enclos jumelé a proximité renforce cette probabilité.
L’analyse fondée sur 'enquéte géophysique et la fouille limitée menées a ’est du grand
tertre arévélé que les trois tranchées identifiées par Waterman sous le petit fossé annulaire
faisaient partie de deux grand cercles conjoints aux diametres respectifs de 20 et 30 m,
comportant de probables entrées a l’est. Contrairement aux structures retrouvées sous
le tertre, il apparait clairement que méme la plus petite des deux structures de 20m de
diametre n’a pas pu étre recouverte d’un toit, et que les deux structures ont été incendiées.
Les tranchées intérieure et extérieure contenaient des restes de matériaux calcinés,
notamment des os d’animaux brilés. Dans la tranchée du milieu, creusée en premier, on
trouva un remblai propre, sans la moindre trace de poteaux. En revanche, les deux autres
contenaient des vestiges de structures de bois successives qui furent incendiées lors d’un
processus d’incinération des porcs, de bovins et d’ovins ou de caprins.?*

Le schéma complexe de la succession de structures en bois maintes fois rebaties
dans les enclos du sud (A, B, C) sous le tertre semble témoigner d'une préoccupation
obsessionnelle pour le positionnement des tranchées les unes par rapport aux autres,
d’une part, et d’autre part d’une ferme volonté de s’installer sur un méme lieu, a maintes
reprises. Cette obsession est également visible dans les enclos du milieu (E). On y observe
des traces de pratique rituelle sur une période prolongée, durant parfois plusieurs siecles,
comprise entre la construction du grand cercle de poteaux et celle du grand sanctuaire
en bois, lequel fut ensuite recouvert par le tertre. Hormis les ossements d’animaux qui
pourraient étre des restes de festins ou de cérémonies sacrificielles, aucune information
directe sur la nature des rites pratiqués sur ce site n’a été identifiée, bien qu’on sache que
ces rites étaient clairement répétitifs et particulierement importants.

Hiérogamie et rituels équins
On peut en toute logique envisager que les structures de Navan accueillaient des activités
cérémonielles cycliques de nature royale comportant des rituels équins. Cette possibilité
est renforcée par le fait que ces activités ont clairement préfiguré la construction du
grand tertre, ou se tenaient sans doute des rites royaux. Les rites pratiqués dans ces
cercles antérieurs ont di se dérouler dans une atmosphere ou le surnaturel est palpable.
La présence sacrée de Macha, la déesse du cheval et de la souveraineté, n’était jamais
trés loin. Comme I’a souligné Richard Warner, le positionnement du fossé a l'intérieur du
rempart de la grande enceinte représentait alors une inversion par rapport a la norme
des systemes défensifs contre 'ennemi extérieur. Son objectif était en effet tout autre : il
s’agissait de contenir les forces surnaturelles de ’Autre Monde au sein de I’espace sacré.?
L’historien Charles Doherty s’est attaché a examiner les rituels ayant pu étre pratiqués
sur ce lieu. Comme les nombreux chercheurs qui se sont penchés sur les éléments indo-
européens préservés a travers la tradition irlandaise mais effacés, perdus ou rendus

234 C.J.Lynn, « Navan Fort site C excavations », Emania 18 (2000), p. 5-16 ; « Navan Fort site C excavations »,
Emania 19 (2002), p. 5-18.
235 R.B. Warner, « Keeping out the Otherworld », Emania 18 (2000), p. 39-44.

116 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



presque méconnaissables ailleurs dans le reste de 1’'Occident, Doherty souligne un
remarquable paralléle entre les rites royaux respectifs de I'Inde et de I'Irlande.

Ce récit du x1r° siécle, souvent cité, décrit les pratiques d’investiture du Cenél Conaill,
I'un des « septs » (clans) du peuple des Ui Néill du Donegal. Ce récit fut rapporté par Giraud
de Barri (Giraldus Cambrensis en latin), dans son ouvrage La Topographie de UIrlande :

On amene une jument blanche devant toute la population assemblée. Celui qui sera
inauguré, non comme un seigneur mais comme une béte, non comme un roi mais
comme un criminel, étreint ’animal devant tout le monde, se proclamant également
comme une béte. Aussitot apres, la jument est tuée et dépecée, et sa viande est mise a
bouillir dans de I’eau. Puis, ce bouillon sert de bain pour ’homme. Tout en s’y baignant,
entouré de son peuple et tout le monde, tout comme lui, mangent les morceaux de
viande de la jument qui on lui présente. Toujours dans le bouillon, il puise et boit
autour de lui sans se servir ni d’un récipient ni de ses mains, mais seulement de sa
bouche. Quand ce rite impie est accompli, le sacre est achevé et le roi voit son régne
et son autorité reconnus.?*

Giraud de Barri admet dans un ouvrage ultérieur (La Conquéte de I'Irlande) que le récit qu’il
relate dans La Topographie, narre « des événements et des scénes des temps anciens ».2’
Des nombreux auteurs ont depuis souligné qu’il existait certains paralléles entre ce rite et
le rituel indien de 'aSvamedha ou « sacrifice du cheval », par lequel I'’épouse principale du
roi s’accouple symboliquement avec un étalon mort.

Si la principale source de ce récit religieux est le Satapatha Brahmana, un recueil
compilé au vire siecle avant J.-C., on y trouve également des éléments plus anciens,
remontant par exemple au Ile millénaire avant J.-C. Le rituel préparatoire commengait par
la sélection d’un étalon qui était purifié et reldché en direction du nord-est. On le laissait se
promener en liberté pendant un an, escorté de cent princes et d’autres personnes. Le retour
du cheval marquait le commencement d’'une suite de rites consécratoires complexes. On
attachait ’'animal a un poteau central, et divers autres animaux, notamment des chevres
et des vaches, y étaient liés. Quand on faisait entrer des juments dans l'aire sacrificielle,
I’étalon poussait des hennissements, qui étaient interprétés comme le chant des vers
védiques. Ensuite, il était attelé & un char et promené ¢a et 1a avant d’étre détaché, étendu
sur un drap d’or et étouffé, sans aucune effusion de sang.

Au moment de sa mort, on pronongait une invocation : « Vous ne mourrez pas, en
effet aucun mal ne vous sera fait ; vous allez aux dieux par des chemins faciles ». L’épouse
principale, ou la reine, s’allongeait aux cotés de I’étalon mort et mimait une scéne de
copulation. Dans le méme temps, les prétres et les autres femmes présentes se livraient

236 C. Doherty, « Kingship in early Ireland », dans E. Bhreathnach (dir.), The kingship and landscape of Tara
(2005), p. 3-31 ; traduit du Latin par J.J. O’'Meara, The first version of the Topography of Ireland by Giraldus
Cambrensis (1951), p. 94.

237 A.B. Scott & FX. Martin, Expugnatio Hibernica (1978), p. 3.

LA DEESSE DU CHEVAL 17



a des dialogues scabreux. Enfin, on dépecait le cheval, des portions en étaient roties et
offertes au dieu Prajapati, le seigneur de la création, puis aux personnes présentes.*

L’inversion évidente qui se joue d’un rituel & l'autre a été soulignée par nombre
d’historiens, dont Myles Dillon : en Inde, le rituel impliquait un étalon et une femme,
tandis qu’en Irlande, il impliquait un roi et une jument, mais dans les deux cas, il est
question d’une copulation symbolique, du sacrifice et démembrement d’un cheval pour
garantir au royaume fertilité et prospérité.** Soulignons également que les deux rituels
royaux culminaient dans la consommation des parties de I"animal.

Cette conception de la royauté a été étudiée par Doherty dans son examen de la
cosmogonie de la royauté sacrée en Inde ancienne et en Irlande. Jusqu’au VIII® siécle apres
J.-C., seuls les grands rois de I'Inde ancienne pouvaient célébrer ce rite sacrificiel supréme,
qui constituait la seule aune a laquelle se mesurait la puissance d’un roi. Il lui était ainsi
permis de gouverner le monde. En réalisant une version de ce rite équin, le « roi supréme »
devenait cakravartin, ou « roi du monde ».

Selon Doherty, Navan n’était pas seulement le lieu d’investiture des rois des
provinces, mais aussi un symbole de royauté universelle. Il accepta la thése que le grand
poteau central représentait 'axis mundi, sur le principe que le roi du monde ne pouvait
vivre qu’au centre, dans la zone du sacré, tout comme on le pensait dans I'Inde védique.
En Inde, le plus grand roi était le roi de la roue (cakra) : un « cakravartin », c’est a dire
celui qui met en mouvement la roue de la loi. Il détient le pouvoir du soleil, dont les
rayons protegent et détruisent a la fois toutes les créatures, il promeut le bien-étre de
son peuple, et il gouverne le monde (Fig. 5.5). La structure finale érigée a Navan fut le
tertre, qui était le siege du roi (forad), équivalent du prasada en Inde, siege de la divinité
et demeure des dieux et rois.

1l est certain qu’un roi d’Emain Macha, en mimant une copulation avec une jument
qui était I'avatar de la déesse de la souveraineté, donnait une représentation extrémement
puissante du mariage sacré. D’autre part, selon certains, lorsque le futur chef des Cenél
Conaill proclame publiquement étre une béte (« ... se quoque bestiam profitetur ») il pronongait
peut-étre la formule rituelle « Je suis *ekwos, vous étes *ekwa », qui aurait fait écho a formule
du mariage védique « Ce que tu es, je suis »*¥. Ces formules ont aussi pu faire partie des rites
pratiqués a Emain Macha.

Ces éléments soulévent un point archéologique intéressant, car des images de chevaux
aux caractéristiques anthropomorphes sont ont été découvertes dans diverses régions
d’Europe. On trouve une étonnante statuette de cheval a téte humaine sur le couvercle
d’une cruche a vin issue du tombeau d’un homme riche datant de la période de La Téne
ancienne, a Reinheim (Sarre, Allemagne). Cette téte d’homme a barbe porte une couronne
de feuilles : ces couronnes étaient réservées aux dignitaires ou aux divinités. Ceci nous
indique qu’il ne s’agit probablement pas une béte mythologique, d'une créature hybride

238 M. Stutley, « The asvamedha or Indian horse sacrifice », Folklore 80 (1969), p. 256 ; W. Doniger O’Flaherty,
Textual sources for the study of Hinduism (1990), p. 16 ; R. Zaroff, « ASvamedha - a Vedic horse sacrifice »,
Studia Mythologica Slavica 8 (2005), p. 75-86 ; . Puhvel, « Aspects of equine functionality », dans J. Puhvel
(dir.), Myth and law among the Indo-Europeans (1970), p. 159-172. Les mantras liturgiques sont cités par C.
Watkins, How to kill a dragon (1995), p. 267.

239 M. Dillon, Celts and Aryans (1975), p. 107.

240 J.Puhvel, Comparative mythology (1987), p. 275.

118 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Fig. 5.5. Un cakravartin ou « roi

du monde » accompagné de

divers symboles de royauté dont

la cakrastambha, une roue-pilier
représentée (en haut a gauche) sur un
bas-relief provenant de Jaggaiahpeta,
Andhra Pradesh, c. 1¢" siécle av. J.-C.

semblable & un centaure, mais plutdt
d’un étre a la signification beaucoup plus
intéressante.

Dans une décoration de cruche en
argent retrouvée dans un grand dépot
de Rogozen, au nord-ouest de la Bulgarie
(xve siecle), on reconnait une déesse
dressée au centre, encadrée de couples de
chevaux ailés a tétes humaines (Fig. 5.6).24!

Cette disposition rappelle les repré-
sentations de la déesse Epona entre ses
chevaux. On trouve également des images
de chevaux a tétes humaines sur certaines
monnaies gauloises. L’'une en particulier,
une piece d’or qui nous vient peut-étre
de Bretagne, présente l'image atypique
d’un poulain et d’'une jument ailée. Cette
jument possede une téte humaine et pas
moins de sept pis distendus (Fig.5.6, 2).
Paul-Marie Duval a interprété la présence
d’ailes comme une tentative d’expression
de la nature surnaturelle de ces animaux,
tandis que les nombreux pis symboli-
saient d’'une fécondité exceptionnelle.?*

Pour Miranda Green, ces images
déconcertantes de chevaux a tétes
humaines sur la cruche de Reinheim ou
les monnaies gauloises sont ’expression du chaos et de la violence liées a la transgression
des limites.?* Une autre interprétation est possible pour cette chimeére atypique : il se peut
qu’elle soit la représentation visuelle de certaines invocations équines prononcées lors de
rites royaux dans une vaste partie de I’Europe ancienne.

241 I.Marazov, The Rogozentreasure(1989),p.128. Marazov a également suggéré que certaines représentations
de cavaliers et de chevaux a téte coupée sur des objets de métaux thraces pourraient renvoyer a des
sacrifices équins comparables a la tradition de I’'a§vamedha, cf. « Philomele’s tongue », dans L. Bonfante
(dir.), The barbarians of ancient Europe (2011), p. 134.

242 P-M. Duval, Monnaies gauloises (1987), p. 39.

243 M. Green, « Images in opposition », Antiquity 71 (1997), p. 906 ; « Cosmovision and metaphor », European
Journal of Archaeology 4 (2001), p. 207.

LA DEESSE DU CHEVAL 119



Fig. 5.6. Chevaux a tétes humaines - images de rituels équins. 1. Statuette d'un cheval
a téte humaine sur le couvercle d'un pichet a bec verseur en bronze doré des premiers
temps de La Tene provenant d'une riche sépulture a Reinheim (Sarre, Allemagne).

2. Piece de monnaie dorée provenant peut-étre de Bretagne, présentant une image
insolite de jument ailée a téte humaine, accompagnée d'un poulain ailé. Les ailes
expriment la nature surnaturelle de ces deux animaux, et la jument aux sept pis
distendus pourrait également étre un symbole de fertilité. 3. Paires de chevaux ailés

a téte humaine accompagnant une figure de déesse dans une scene illustrée sur un
pichet d'argent datant du Iv¢ siecle retrouvé dans un trésor a Rogozen (Bulgarie).

Doherty fit valoir que le concept de « roi du monde » est bien présent dans I'Irlande
ancienne, dans la poésie associée a la province de Leinster. Dans ’un de ces poemes datant
du vire siécle, un roi du nom de Bressual est décrit comme ayant « régné sur le monde
arrogant ». Dans un autre, il est identifié au monde entier et au soleil :

An gren grissach
goires breéo : Bressual -
bress Elce, aue Luirc,
lathras bith - Béoliach

Un brillant soleil ardent

qui chauffe est une flamme : Bressual -

le bel homme d’Elg [Irlande], le descendant de Lorc
qui ravage le monde - Béoliach.?**

244 Texte et traduction de J.T. Koch dans Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 42. A propos de Bressual : J.
Carey, « Bresal/Bressual Beoliach », dans J.T. Koch (dir.), Celtic culture, vol. 1 (2006), p. 246.

120 ARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Le lien établi ici entre la royauté et le soleil est intéressant mais guére surprenant a la
lumiere de nos observations précédentes : moult preuves archéologiques corroborent
en effet la thése d’un culte solaire qui était répandu, sous diverses formes, dans toute
I'Irlande protohistorique. Sile tertre de Navan a été construit pour y tenir des rites royaux,
les hommes qui ont soigneusement érigé le monticule d’argile du siége royal étaient forts
conscients des précédents sacrés, de la vocation du sanctuaire de bois, et du symbolisme
solaire de la roue gravée dans le cairn. En effet, I'insertion du haut pilier et la création du
motif de la roue qui le surmonte sont des actes qui revétent une signification profonde.

On découvre ainsi & Navan un lien crucial et fondamental entre le symbolisme
solaire et le concept d’axis mundi. Dans de nombreuses cultures, le lien entre le ciel
et la terre est symbolisé par l'arbre, la montagne ou de la colonne. En Inde, dans
Pancienne cosmogonie du Rig-Véda, le pilier cosmique est ’'axe mythique du monde,
qui sépare et unit a la fois le ciel et la terre.

Fondé dansles eaux en-dessous de la terre, ce pilier était la voie parlaquelle 'ordre cosmique
avait été imposé au monde. Quand le soleil rejoint le sommet du pilier, les deux fusionnent en
une unité métaphysique représentée par une roue surmontant un pilier. Il s'agit du symbole
du cakrastambha (« pilier de la roue »), qui consiste en un pilier sculpté surmonté d’'une roue
solaire : c’est un symbole fréquent dans I'iconographie bouddhiste ancienne (Fig. 5.7).2%

On ne peut ici manquer de dresser un paralléle aussi surprenant qu’intéressant, avec
le tertre de Navan, ou l'on retrouve cette composition symbolique dans le grand pilier
central, surmonté au sommet du cairn par I'image de la roue. Par ailleurs, les fondations
humides de ce pilier pourraient constituer un autre élément de compréhension significatif,
puisque les données védiques indiquent que la présence de l'eau était nécessaire aux
fondations des piliers votifs.

Lynn soutenait, non sans raison, que les lignes radiales en forme de roue au sommet
du cairn étaient censées étre visibles depuis le domaine d’'un homologue insulaire du dieu
du ciel gaulois Taranis. Or une autre interprétation est possible. En tenant pour vraie
I'hypothése que des rituels équins se tenaient a Navan, il est fort plausible que symbolisme
du pilier et de la roue combinés soit un autre vestige des croyances et pratiques indo-
européennes. Aligné sur le soleil et sur 'axis mundi, le sommet plat et recouvert d’argile
était une scéne surélevée destinées aux cérémonies royales : ceux qui se sont tenus sur ce
plateau alors avaient sans nul doute une conscience aigiie de son importance cosmique.

D’autres indices de préoccupations équines ont été découverts en Irlande et ailleurs.
Doherty, par exemple, rapporte 'histoire de Saint-Moling, qui refusa de consommer de la
viande chevaline, car celle-ci était associée au paganisme, et évoque certaines descriptions
de « rois aux oreilles d’équidé » dans la littérature. Ces éléments certes contrastent
fortement avec les coutumes sacrificielles évoquées plus haut : ainsi la question de savoir
§’il s’agit 14 de vestiges de rites anciens est discutable.

Rappelons que selon ’asvamedha, 1’étalon choisi devait étre laissé en liberté pendant
quelques temps. Claude Sterckx a identifié un paralléle avec une légende écossaise qui fait
écho a cette pratique : au x1ve siecle, William, le thane de Cawdor, fait un réve lui intimant
de charger un coffre rempli d’or sur le dos d’un ane, et de le laisser errer librement a
travers le pays pendant toute une journée. Il pourra batir un chateau a 'endroit ou I'animal

245 7. Irwin, « ‘ASokan’ Pillars : a reassessment of the evidence - IV : symbolism », The Burlington Magazine
118 : 884 (1976), p. 734-53.

LA DEESSE DU CHEVAL 121



Fig. 5.7. Laxis mundi et la roue solaire. A. Divisions radiales a la surface du cairn de
Navan. B. Reconstitution illustrée du batiment du cairn dans la structure de 40 m,
mettant en évidence le pilier central. C. Une cakrastambha provenant dAmaravati et
conservée au Musée gouvernemental de Chennai, a Madras.

se reposera, pour assurer la prospérité de son peuple. Le soir venu, la béte se couche au
pied d’un housx, lequel est toujours conservé dans le donjon du chateau. Voici une version
du récit du x1xe siecle : «le Thane décida de construire une tour de bois, mais hésitait quant
a son emplacement. Un réve lui dicta d’attacher le coffre contenant le trésor qu’il avait
amassé a cette fin sur le dos d’un ane puis de libérer ’'animal, pour construire sa tour la
ou il s’arréterait ». Selon ce récit, ’ane portant le trésor s’arréta exactement « au troisiéme
aubépinier » et ce fiit 1a qu'on érigea le chateau.?* L’analyse dendrochronologique de
I’arbre qui fut conservé dans le donjon date celui-ci a 1395, année a laquelle il mourut sans
doute d’'un manque d’ensoleillement. Sterckx suggéra que cette légende était peut-étre
issue d’un souvenir confus de rite équin ancestral.

Sterckx évoque également une légende romaine transcrite par Plutarque, selon laquelle
un certain Fulvius Stellus s’accoupla avec une jument qui mit au monde la déesse Epona :
cette légende pouvait selon lui faire écho a un rite équin.’*’ Il a également été avancé que le
sacrifice d’un cheval lors de la féte religieuse d’October Equus dans la Rome antique serait
une autre manifestation de ce rituel, méme si ’élément de la copulation symbolique en est
absent. Dans cette cérémonie, un cheval (celui de droite dans une paire attelée a un char) était

246 JV.F. Campbell, The Book of the Thanes of Cawdor (1859), p. 18 ; C. Sterckx, Mythes et dieux celtes (2010), p. 45.
247 C. Sterckx, Mythes et dieux celtes (2010), p. 127.

122 ARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



offert a Mars, tué avec une lance, puis dépecé.*® Dans La Germanie, Tacite témoigne d'une
coutume consistant & conserver des chevaux sauvages d’un blanc pur dans des bois sacrés, ou
ils se promenaient en liberté. Leurs hennissements et ébrouements étaient interprétés par les
prétres et les rois comme des augures divines. Ils étaient parfois attelés a une charrette ou a un
char sacré, une pratique similaire, comme I'a relevé Newman, a celle décrite dans I'investiture
de Conaire Mor a Tara lorsque deux étalons sauvages sont attelés au char royal.?*°
Cependant Navan Fort n’était pas seulement un lieu d’investiture royale. Comme I’a
constaté Doherty, Emain Macha, tout comme Tara et Rathcroghan, était un lieu collectif de
spiritualité ou était mise en scene et rejouée la création du monde, ainsi qu’une expression
physique de réflexions philosophiques sophistiquées sur le cosmos. Bien qu'une grande
partie de lintérieur ainsi que tout l'espace extérieur immeédiat de Navan Fort restent
inexplorés, on sait désormais, sur la base des données dont nous disposons, que la
construction du grand tertre y fut la derniére activité monumentale entreprise.
Avecletemps,l’enceinte d’Emain Macha devintle point central du paysage topographique
et littéraire. Ses associations royales préhistoriques captivérent 'imagination des conteurs
et literati du monde médiéval qui donnérent lieu a une série de contes dont la Tdin B
Ctiailnge est sans doute 'exemple plus connu. Ce lieu gagna un statut mythique particulier
a travers sa double identité de résidence royale et d’épicentre d’exploits héroiques. Il devint
ainsi un embléme d’autorité royale immémoriale, et les rois d’Ulster se virent conférer des
titres tels que ri Eamna acus Ulad (« roi d’Emain et des Ulaid »).?° Notons, dans ce poeme
du x1r© siécle se rapportant aux rois chrétiens, certains paralléles avec la Troie d’Homeére :

Cosmail gach den-fher d’iath Emna
d’fhir ar Trée muirnig na mder...

Chaque homme sur le territoire d’Emain
a son homologue dans la magnifique et tumultueuse Troie ... .2

Au fil du temps, le grand centre rituel préhistorique fut remplacé par Armagh, tout proche
et fort d’'une magie chrétienne nouvelle et plus puissante. En réinventant Emain Macha
comme une habitation royale et la demeure des héros, les scribes de '’époque médiévale
nous ont ainsi 1égué leurs impressions éphémeéres de sa déesse du cheval et d’autres
mythes anciens desquels elle est indissociable.

248 J.Puhvel, « Aspects of equine functionality » (1970), p. 162 ; R. Zaroff (2005), « ASvamedha », p. 80.

249 H. Mattingly, Tacitus, p. 109. C. Newman, « The sacral landscape of Tara », dans R. Schot etal. (dir.),
Landscapes of cult and kingship (2011), p. 25.

250 M. Dillon, Lebor na Cert (1962), p. 93.

251 FEJ. Byrne, « Clann Ollaman Uaisle Emna », Studia Hibernica 4 (1964), p. 62-76.

LA DEESSE DU CHEVAL 123






La déesse de la souveraineté

La célébre reine Medb est la personnalité la plus éminente associée & ’'ancien Cruachain,
désormais dénommé Rathcroghan, si l'on s’appuie sur les preuves disponibles, qui
sont davantage textuelles qu’archéologiques. Fait étonnant, son nom n’est lié a aucun
monument important dans le complexe archéologique, méme si le nom est présent
(quoique sous sa forme masculine « MEDVVI »)*? dans I'inscription ogamique retrouvée a
Oweynagat. Ainsile nom de Medb est seulement associé & deux pierres, selon deux bréves
sources folkloriques recueillies au x1x® siécle.

Au cours de son travail cartographique pionnier pour ’'Ordnance Survey en 1837,
John O’Donovan a noté le nom Miosgan Meva (le « tas de Medb ») attribué a une pierre
(peut-étre un menhir couché) a environ 100 métres de Rathcroghan Mound vers le nord-
nord-est. Il a également noté que ’'on appelait Milleen Meva (la « bosse de Medb ») un
rocher bas naturel situé & environ 105 metres au nord-nord-ouest du grand tertre. En 1852
Pantiquaire Richard Brash a examiné la pierre en question et I’a identifiée a la 1égendaire
pierre « Milleen » dans la tradition locale : celle-ci aurait été rapportée du village d’Elphin
par Oisin, le fils guerrier de Finn mac Cumaill.»3 A l'instar de la grotte d’Oweynagat,
cette pierre nous rappelle que les éléments naturels jouaient aussi un role-clé dans la
topographie ritualisée du complexe.

Medb de Cruachain (Fig.6.1) est un personnage important dans la littérature
médiévale, et notamment dans la Tdin Bo Cuailnge : elle est le protagoniste principal de la
célébre Razzia des vaches de Cooley.

Il s’agit d’un personnage complexe qui est essentiellement une création médiévale de
reine guerriére et de femme téméraire parfois représentée de maniere peu flatteuse : une
image inspirée par la misogynie chrétienne de I’époque et par la crainte de la lubricité et
de l'irrationalité qu’on imputait alors aux femmes. La « conversation sur I'oreiller » entre
Medb et son mari, le roi Ailill, rapportée au début de la deuxiéme version de I’épopée,
refléte clairement une connaissance de la loi médiévale concernant les femmes.?*

Lors de cette dispute qui se déroule dans le lit royal de Cruachain, les époux débattent
de qui des deux possede les plus grandes richesses. C’est 1a que démarre la quéte de Medb

252 S.Ziegler, Die Sprache der altirischen Ogam-Inschriften (1994), p. 206.

253 Lettres de’Ordnance Survey : M. Herity, Ordnance Survey letters Roscommon (2010), p. 55 ; R.R. Brash, The
ogam inscribed monuments of the Gaedhil (1879), p. 300.

254 D. O Cérrdin, « Early medieval law, c. 700-1200 », dans A. Bourke et al., The Field Day anthology of Irish
writing, vol. 4 (2002), p. 38 ; P. Kelly, « The Tain as literature », dans J. Mallory (dir.), Aspects of the Tdin, p. 77.

LA DEESSE DE LA SOUVERAINETE 125



Fig. 6.1. La reine Maeve, par J.C. Leyendecker : portrait imaginaire de la reine mythique
pour The Century Magazine illustrant un article portant sur les sagas d'Irlande écrit par le
président Théodore Roosevelt en 1907.

pour s’accaparer Donn Ctiailgne, le taureau brun de Cooley. A travers ce role d’instigatrice
du vol de bétail, Medb s’arroge un pouvoir, un statut et un role masculin. La morale veut
qu’en usurpant une fonction réservée a ’homme, Medb voue d’emblée cette expédition

126 ARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



a léchec. Elle apparait aussi comme la figure dominante d’une union dans laquelle Ailill
se montre docile et tolérant face a la promiscuité de sa femme. Ceci est particuliérement
évident lorsqu’est évoquée la liaison de Medb avec le virile Fergus. La capacité sexuelle
de Medb est évidente dans d’autres récits, lorsqu’elle affirme : « Je ne suis jamais sans un
homme dans 'ombre d’un autre », ou lorsqu’on se souvient qu’elle eut au moins quatre
maris, dont Ailill fut le dernier.?s

A Taube du xxc siécle, on considérait le comportement de Medb comme reflétant la
licence et le laxisme moral de I'Irlande préchrétienne, mais pour reprendre une phrase
mémorable de Proinsias Mac Cana, « il s’agit d’'un exemple comme tant d’autres du fait
qu'une moralité douteuse crée une bonne mythologie ».2¢ En revanche, cette Medb de
I’'époque médiévale, selon toute probabilité, n’était pas une figure historique. S’il a existé
des femmes puissantes et influentes, elles n’héritaient pas de la puissance politique.
En effet, selon les annales, aucune femme ne fut chef politique ou militaire : comme l'a
souligné Maire Herbert, « dans’Irlande ancienne, les femmes n’étaient pas des souverains,
quoique la souveraineté ait été considérée comme féminine ».257

La promiscuité associée au personnage de Medb fait en réalité écho a une figure
mythique plus ancienne et particuliéerement importante. La Medb d’origine était une
déesse et son nom est apparenté, en irlandais et dans d’autres langues, au champ
sémantique de I'ivresse. Il renvoit ainsi au mot anglais « mead », qui désigne ’hydromel,
mais peut également signifier « ivrogne » ou « celle qui enivre ». Or, parce que Medb
n’est jamais décrite comme intoxiquée, Heinrich Wagner a suggéré que le sens le plus
vraisemblable du nom de cette femme divine qui distribuait la liqueur pourrait étre en
fait « celle qui appartient a ’hydromel » ou « celle qui est de la nature de ’hydromel ».2%
11 est également possible que ce nom ait recelé une ambiguité plus profonde encore.
Outre le lien évident entre l’alcool et 'hydromel (*medhw-o), il pourrait signifier « celui
qui commande ou qui régne » (*med-wo).?°

Il est intéressant de noter qu’on retrouve une dimension indo-européenne dans le
motif de la déesse enivrante associée a la fécondité et la royauté. Dumézil identifia un
lien, tant dans leur nom et que dans leur rdle, entre Medb et la belle Madhavi, dans la
grande épopée indienne du Mahdbharata. Cette derniére avait le pouvoir de recouvrer sa
virginité apres chaque accouchement et donna naissance a une succession de fils de rois
universels, garantissant leur lignée. Son nom est un dérivé du mot indo-européen *medhu
(hydromel), qui signifie, selon Dumézil, « ’enivrante ». L’un de ses fils, Ashtaka, fut un roi
célébre pour avoir organisé de grands sacrifices équins, les « aSvamedha » .25

Tout comme le sacrifice du cheval d’Emain Macha semble avoir été un évenement
important dans la cérémonie du mariage sacré entre un roi et une déesse dans I’hieros
gamos ou banais rigi, le lien entre Medb et 'hydromel témoigne de 'importance des rites
associés a la boisson dans laffirmation de la royauté. Les nombreuses liaisons de Medb

255 T. O Méille, « Medb Chruachna », Zeitschrift fiir celtische Philologie 17 (1928), p. 129-46.

256 P.Mac Cana, Celtic mythology, p. 85.

257 M. Herbert, « Goddess and king : the sacred marriage in early Ireland », Cosmos 7 (1992), p. 264.

258 H. Wagner, « Studies in the origins of early Celtic traditions », Eriu 26 (1975), p. 12.

259 G-J. Pinault, « Gaulois Epomeduos », dans P-Y. Lambert & G-J. Pinault (dir.), Gaulois et celtique continental
(2007), p. 301 ; P-Y. Lambert, « Deux mots gaulois », Comptes-rendus des séances de IAcadémie des
Inscriptions et Belles-Lettres (2006), p. 1522.

260 G.Dumézil, The destiny of a king (1973), p. 81.

LA DEESSE DE LA SOUVERAINETE 127



font d’ailleurs écho a ce mariage royal : Ailill devint le roi du Connacht grace a son mariage
avec Medb, et les nombreux accouplements de celle-ci pourraient témoigner de son role
de figure souveraine sous I’égide de laquelle était inauguré le regne de chaque roi paien,
a travers une union mystique.

En gagnant la faveur de Medb de Criachain, on accédait a la royauté : ceci explique le
nombre inhabituel de ses maris. Elle trouve une homologue en Leinster en Medb Lethderg
de Tara, dont on affirmait qu’elle n’admettait personne comme roi a Tara a moins qu’elle
n’en fut I'épouse. D’aprés un recueil généalogique dans le Livre de Lecan, rédigé au
xve siécle, elle « coucha avec neuf des rois d’Irlande ».26! L’épithéte « Lethderg », signifiant
«au coté rouge » ou « au cOté saignant », fait peut étre allusion au caractére sanguinaire ou
virulent qu’on attribuait a la souveraineté d’Irlande.?? Quant a Macha, on peut supposer
que la multiplicité des époux de ses avatars traduit également le fait qu’'un mariage sacré
pouvait donner acces a la souveraineté.

Outre le symbolisme de I'union charnelle avec la déesse, le motif de la boisson révéle
peut-étre une pratique de consommation d’alcool lors des rites royaux causant l'ivresse
«divine » du nouveau roi. La mythologie rappelle ainsi constamment que ’offrande d'un
breuvage par une femme au futur souverain est un acte de grande portée symbolique. Dans
Baile in Scdil (La Vision du Spectre), le 1égendaire roi de Tara, Conn « aux Cent batailles »
se retrouve dans '’Autre Monde, ou on lui accorde une connaissance prémonitoire de son
futur regne et de celui de ses successeurs. Il voit un homme a ’'apparence magnifique assis
sur un troéne, et a son coté, sur une chaise de cristal, une femme couronnée d’'un diadéme
d’or. Prés d’elle se trouve un récipient d’argent, une louche et un gobelet d’or. ’homme
déclare qu’il est ni un spectre, ni un fantéme, mais le dieu Lug :

« Mon nom est Lug, fils d’Ethliu, fils de Tigernmas. C’est pourquoi je viens a vous : je
vais vous révéler la durée de votre régne et celle de tous les rois qui régneront a Tara
jusqu’a la fin des temps ... ».

La consceur de Lug, la jeune femme, est décrite comme « la Souveraineté éternelle de
I'Irlande » :

Elle présenta a Conn un repas, composé d’une cote de beeuf et d’une cote de sanglier.
La coOte de beeuf mesurait huit métres de long, et provenait d'un animal de presque
deux metres et demi de hauteur. Lorsque la jeune femme lui versa a boire, elle
demanda : « A qui dois-je servir ce gobelet ? ». Le Spectre lui répondit. Il énuméra tous
les rois, de Conn jusqu’a la fin des temps ... . 263

Suite & cela, tous disparaissent et Conn garde a la main le récipient, la louche et le gobelet.
La déesse se présente parfois sous une apparence effrayante. Echtra mac nEchach
Muigmeddin (L’Aventure des fils d’Eochaid Muigmeddn), raconte comment Niall

261 ]. Carey, « Tara and the supernatural », dans E. Bhreathnach (dir.), The kingship and landscape of Tara
(2005), p. 46.

262 T. O Maéille, « Medb Chruachna », Zeitschrift fiir celtische Philologie 17 (1928), p. 142.

263 Texte : K. Meyer, « Baile in Scéil », Zeitschrift fiir celtische Philologie 3 (1901), p. 457-66 ; traduction de M.
Herbert, « Society and myth, ¢. 700-1300 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day anthology of Irish
writing, vol. 4 (2002), p. 260.

128 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Noigiallach (Niall aux Neuf Otages), le fondateur de la grande dynastie des Ui Néill,
accéde au trone de Tara.?s* Niall et ses fréeres, guidés par la soif, trouvent chacun a leur
tour une source gardée par une vieillarde hideuse : elle ne leur accorde l’accés a I'eau
qu’a la condition qu’ils consentent a ’embrasser. Les fréres de Niall s’y refusent tous,
sauf un, qui accepte de lui donner un baiser. Quant a Niall, non seulement il embrasse la
vieille, mais il s’accouple avec elle :

Niall partit & la recherche d’eau et arriva au méme puits. « Donne-moi de l'eau, 6
femme », dit-il. « Je t'en donnerai, mais donne-moi d’abord un baiser », répondit-elle.
« En plus de vous embrasser, je coucherai avec vous », dit-il. Puis il se jeta sur elle
et Pembrassa. Mais, tandis qu’il la regardait, il vit soudain qu’il n’y avait au monde
demoiselle plus gracieuse ni plus aimable ... .

« Qui étes vous? » demanda le garcon.

«Je suis la Souveraineté », répondit-elle.

Voici I’exemple d’un mythe utilisé pour justifier la prétention d’'un clan (les Ui Néill) au
trone d’Irlande aux temps primordiaux.?® La métamorphose de femme laide, lorsqu’elle
conquiert ’homme idéal, en belle jeune femme, est une métaphore des avantages
qu’apporte a une terre vieillissante un roi juste et 1égitime.

Il ne fait aucun doute que des récits médiévaux comme ceux-ci recélent des allusions
a certains pratiques plus anciennes dans lesquelles les cérémonies royales comportaient
un mariage sacré avec une déesse. Ce théme a été relevé en Mésopotamie et ailleurs a
travers la déification des rois, ou la déesse, sous I'apparence d’une prétresse, choisit
un souverain comme époux.2% Les scénes d’accouplement dépeintes dans I’art rupestre
scandinave? pourraient représenter ce rituel, qui est cependant est communément
attribué, tout comme celui du sacrifice équin connu en Irlande et en Inde, a I'héritage
indo-européen commun.

Comme cC’est le cas en ce qui concerne les rituels équins, peu de traces subsistent de
mariages sacrés ou de « déesses de la souveraineté » dans le reste de I’Europe. Le nom
du célébre peuple celte des Brigantes pourrait néanmoins receler un indice précieux. Il
se retrouve en effet en Irlande et au nord de la Grande-Bretagne, ainsi que dans divers
toponymes continentaux. La déesse de la tribu était dénommeée *Brigantl ou « I’'Exaltée »,
nom qui correspondrait a celui de la déesse Brigitte (qui devient par la suite Sainte
Brigitte), et les chefs de la tribu se sont peut-étre appelés le « conjoint de la déesse ». D.A.
Binchy a pour sa part affirmé que le terme gallois désignant le roi, « brenin » serait dérivé
du titre royal *Brigantinos, qui signifie « ’époux de I’Exaltée ».268

264 Texte : Wh. Stokes, « Echtra mac Echach Muigmeddin », Revue celtique 24 (1903), p. 190-203 ; traduction de
M. Herbert, « Society and myth, c¢. 700-1300 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day anthology of Irish
writing, vol. 4 (2002), p. 261.

265 M. Herbert, « Goddess and king », Cosmos 7 (1992), p. 270.

266 E.O.James, « The sacred kingship and the priesthood », dans La regalita sacra (1959), p. 66.

267 K. Kristiansen & T.B. Larsson, The rise of Bronze Age society (2005), p. 344.

268 D.A. Binchy, Celtic and Anglo-Saxon kingship (1970), p. 12.

LA DEESSE DE LA SOUVERAINETE 129



L'Echansonne

On peut trouver une autre allusion fait au rite du mariage dans une version du mythe
fondateur de la colonie grecque de Massalia (Marseille). Plusieurs auteurs ont ainsi cité
T'histoire racontée par Aristote des noces de Petta, la fille du roi de la région. Dans un épisode
de ce récit, Euxene le Phocéen est ’h6te du roi. Petta, la fille de celui-ci, offre & Euxéne une
coupe de vin, au lieu de la tendre a son futur époux. Son pere en conclut que ce don est
conforme 4 la volonté divine, et Euxéne accepte ainsi Petta pour femme (Fig. 6.2).

11 fonde sa colonie & Massalia et sa descendance y demeure dés lors. Certes, chaque
échansonne n’était pas déesse de la souveraineté, mais le nom celtique de I’épouse Petta
est probablement significatif dans ces circonstances, puisque « pett » ou « pitt » désignait
une parcelle ou terre (laquelle était associée a la souveraineté).?® En enregistrant cette
histoire, Aristote a peut-étre également, de maniére involontaire, conservé un élément des
mythes celtiques ancestraux.?”

Ian Armit, dans ses remarquables recherches sur les tétes coupées et des motifs de
tétes en Europe de I’Age du Fer, a attiré ’attention sur I’histoire des femmes d’Entremont,
négligée par les auteurs modernes. Ce célebre sanctuaire situé prés d’Aix-en-Provence,
qui date du 111° siecle av. ].-C., est connu pour ses deux statues représentant des guerriers
accroupis, ainsi que pour ses sculptures de tétes coupées. Toutes sont fragmentaires,
ayant été délibérément détruites. Il subsiste des parties de torses et des tétes détachées
de guerriers. Ces torses sont tous uniques, représentant des individus distincts, portant
une cotte de mailles, une cuirasse de cuir ou des vétements qui leur sont propres. Comme
I’a suggéré Ian Armit, ces vestiges pourraient avoir représenté 1’élite de la tribu locale des
Saluvii, une lignée héroique présumée de chefs de guerre ou de rois.

On a également retrouvé sur le site des fragments de statues de femmes assises. Au
moins trois tétes féminines aux cheveux voilés ont été identifiées. Ces statues ont pu étre
placées face a celles des guerriers ou bien a coté, dans une représentation familiale : or
la présence a proximité d’un certain nombre de bas-reliefs représentant des récipients en
métal est un indice porteur de sens. Tout comme les tétes coupées étaient des emblémes de
I'héroisme masculin, les récipients étaient peut-étre des attributs féminins, symbolisant
le role des femmes dans les rituels de service et de consommation de vin.?’* Certes le
symbolisme de ces objets pourrait avoir une signification plus profonde. D’apres ce que
nous savons de la déesse de la souveraineté irlandaise et du mythe fondateur de Massalia,
il est tout & fait envisageable que l'oppidum d’Entremont accueillit en son temps une
impressionnante collection de représentations sculptées de la royauté sacrée.

Des siécles plus tard, une référence a la déesse de la souveraineté apparut dans la
légende bretonne de Saint Judicaél. Bien qu’il ne subsiste aucune trace de la littérature
vernaculaire en Bretagne, les récits des vies latines des quelques saints contiennent des
éléments tirés de sources antérieures. Judicaél, guerrier et saint, était un roi breton du
vII® siecle. Dans un récit de sa vie rédigé au x1° siécle, on raconte une vision qu’aurait eue
son pere Judhaél quand il était jeune. L’histoire commence ainsi :

269 Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 32 ; B. Jaski, Early Irish kingship and succession (2000), p. 66.

270 P. Freeman, The philosopher and the druids (2006), p. 84. Quelques variantes de ce type de contes de
mariage sont présentées dans I'ouvrage de D. Pralon, « La légende de la fondation de Marseille », Etudes
Massaliétes 3 (1992), p. 51-6.

271 1. Armit, Headhunting and the body (2012), p. 173-87. Illustrations issues de 'ouvrage de M. Py, La sculpture
gauloise méridionale (2011), p. 119-68.

130 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Fig. 6.2. léchansonne : gravure du xix¢ siecle par Alphonse de Neuville illustrant le mythe
l'origine de la fondation de Massalia (Marseille) dans lequel Petta, la fille du roi local,
tend une coupe de vin au Phocéen Euxenus. Illustration extraite de L'histoire de France (F.
Guizot, 1872).

LA DEESSE DE LA SOUVERAINETE 131



Une nuit donc, tandis que le noble roi Judhaél, encore dans ses jeunes années, fatigué
apreés la chasse, dormait chez son vassal Ausoc’h, dans la treve de Trefflez, située a
Pextrémité d’une longue cote marine dans les terres de ’'ouest, Bra Léon et Kemenet
Ily. Judhaél vit dans son réve un mont trés élevé au centre méme de son royaume, tel
un ombilic. Ce lieu était difficile d’acces, au bout d’un long chemin caillouteux. Il se
vit au sommet de ce mont, assis sur un siege d’ivoire, faisant face a un pilier d’'une
hauteur prodigieuse : il s’agissait d’'une colonne ronde ancrée en terre par des racines
et fixée au ciel par de vastes ramures, de sorte que son tronc montait tout droit de
la terre jusqu’au ciel... A ce moment-13, il vit, juste a coté de lui, la fille de son vassal
Ausoc’h. Elle s’appelait Pritell, c’était une ravissante vierge qu’il avait vue la veille qui
avait éveillé en lui une attirance secréte. Elle le salua tout de suite, a la facon d’une
subordonnée : « Je vous salue, mon Seigneur Judhaél ! » dit-elle. Il se tourna vers elle
et répondit : « Ma fille, que faites-vous ici ? » Elle lui répondit : « Mon Roi Judhaél, pour
une raison quelconque notre Créateur a ordonné d’avance que nous nous retrouvions
ici, et que la garde de ce pilier orné soit accordée pendant un temps par aucun autre
homme au monde que vous & aucune autre femme que moi, et qu’ensuite il soit confié
seulement de ma part a vous seul » ... .22

Judhaél fait donc un réve dans lequel il s’assied sur un siege d’ivoire tronant au sommet
d’une montagne au milieu de son royaume, au nord-ouest de la Bretagne. Tout prés de
lui, un grand arbre richement décoré d’armes, d’or et de chandelles, se dresse de la terre
jusqu’au ciel. Une belle vierge lui apparait : c’est Pritell, qui portera son enfant, lequel
apportera la prospérité a tous dans le royaume, et deviendra un Saint. Mac Cana a souligné
I'importance du lien entre ces deux themes : 'axis mundi et la figure de souveraineté.
L’union des deux protagonistes rappelle le mariage entre un roi et une déesse : dans ce
récit, cette union se tient au centre sacré du royaume.?’

Jande Vries a supposé quelalégende d’Amleth, prince du Danemark, telle que rapportée
dans PHistoire des Danois de Saxo Grammaticus pouvait comporter une référence a cette
forme d’union royale. Dans cette histoire, Hermuntrude, une reine écossaise, accepte le
chanceux Amleth comme roi, car, précise-t-on : « tout homme qu’elle jugeait digne de
partager sa couche devenait aussitot roi et en méme temps qu’elle-méme, elle lui donnait
la royaume ».27* C’est également une histoire comparable qu’on trouve dans le récit de la
fondation du chateau de Cawdor (évoqué au chapitre 5) : par une coincidence étrange,
ces deux légendes liées a 'Ecosse véhiculent peut-étre des souvenirs treés altérés d’anciens
rites royaux.

Dansla poésie de cour en vieux norvégien, on dépeint la terre de Norvege comme une
femme qui attend son conjoint, c’est-a-dire le roi Hakon, qui a « pris possession de la fille
unique d’Onarr, couverte d’arbres ». Dans le poéme eddique Skirnismdl le cceur d’une

272 Pour lire la traduction du récit « De Sancto Iudicaelo Rege Historia », consulter I'ouvrage de Koch et Carey,
The Celtic heroic age, p. 387.

273 P. Mac Cana, The cult of the sacred centre (2011), p. 161. Il a été suggéré que les éléments d’une figure
de souveraineté sont présents dans une histoire recueillie par Hérodote dans laquelle les freres Pigres
et Mantyes de Péonie, dans le nord de la Gréce, présentent leur sceur a Darius I* le Grand lors d'une
cérémonie fortement ritualisée : Y. de Pontfarcy, « The sovereignty of Paeonia », dans M. Richter & J-M.
Picard (dir.), Ogma (2002), p. 145-50.

274 J.de Vries, La religion des Celtes (1963), p. 251 ; Davidson & Fisher, Saxo Grammaticus, p. 98.

132 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



fille de ce monde, représentant « la terre protégée et fermée », est conquis par ’épée
du dieu Freyr.?’s Par ailleurs, certains émettent I’hypothése que la relation entre Freyr
et sa sceur Freyja, ou celle entre Odin et sa maitresse Jord décrites dans la mythologie
évoquent le souvenir de mariages sacrés, mais cette question est débattue.?’® D’autre
part, certaines femmes hideuses, qui se révelent étre des déesses de la souveraineté et
s’adonnent a la sorcellerie ont été comparées aux divinités de la fertilité associées a la
sorcellerie dans la littérature norroise.?””

On trouve d’autres variantes de la figure hideuse de la souveraineté dans la littérature
médiévale, trouvant peut-étre leur inspiration dans la tradition irlandaise. Chez Geoffrey
Chaucer, dans I'histoire racontée par la femme de Bath, 'autorité domestique vient se
substituer a 'autorité royale : un chevalier y est sommé, sous peine de mort, de répondre
a la question de savoir ce que désirent réellement les femmes. Une vieille femme laide lui
révéle ce qu'une femme désire par-dessus tout, c’est la souveraineté et le pouvoir sur son
mari. En fournissant la bonne réponse, le chevalier évite la mort. Pour lui avoir sauvé la
vie, la vieille femme exige qu’il '’épouse. Elle donne toutefois au chevalier malheureux le
choix entre une femme laide mais fidéle ou une belle femme infidele. Le chevalier répond
qu’il se soumettra a sa décision : c’est la réponse attendue par la vieille, qui aussitot se
transforme en femme belle et fidéle.?”

Si les références aux rites de boisson font 1égion dans la Préhistoire d’Europe, il reste
difficile d’établir un lien clair entre I'archéologie de I'ivresse et les figures de déesses. Selon
Miranda Green, un bas-relief représentant un couple divin retrouvé a Pagny-la-Ville, pres
de Beaune (Bourgogne), décrit peut-étre l'offrande cérémoniale d’'une boisson par une
déesse a un roi. On y voit une jeune femme tendre une assiette et une corne d’abondance
pleine de fruits a un homme plus 4gé et barbu qui tient un maillet dans la main gauche et
un grand récipient dans la main droite. Il est possible qu’un acte similaire soit représenté
sur un bas-relief fragmentaire retrouvé dans un sanctuaire romain a Nettleton (Wiltshire),
représentant une femme offrant un récipient a son conjoint.?”

De telles représentations iconographiques, qu’on peut comparer a celle d’Entremont,
posent de réelles difficultés d’interprétation. Cependant les données cumulatives
confirment que les rites royaux sont une possible explication. Souvenons-nous que
Dumézil a comparé Medb a Madhavi, frappé par les analogies découvertes entre I'Inde
ancienne et I'Irlande et par la perspective inattendue qu’elles offrent sur la royauté indo-
européenne. Nous avons ici I’apercu d’un rite préhistorique répandu, a travers lequel
lautorité de la royauté sacrée se trouvait confirmée, et qui consistait en ’offrande d’une
boisson par une femme au statut particulier.

275 R. Frank, Old Norse court poetry (1978), p. 64.

276 J.P. Schjedt, « Ideology of the ruler in pre-Christian Scandinavia », Viking and Medieval Scandinavia 6
(2010), p. 183. O. Sundqvist, « Religious ruler ideology », dans C. Raudvere & J.P. Schjgdt (dir.), More than
mythology (2012), p. 225-61.

277 M. Bhreathnach, « The sovereignty goddess as goddess of death? », Zeitschrift fiir celtische Philologie 39
(1982), p. 248. Le theme de la femme détestable est sans doute universel : A. K. Coomaraswamy, « On the
loathly bride », Speculum 20 (1945), p. 391-404.

278 M. Aguirre, « The riddle of sovereignty », The Modern Language Review 88 (1993), p. 273-82. R. McTurk,
Chaucer and the Norse and Celtic worlds (2005), p. 106.

279 M. Green, Symbol and image in Celtic religious art (1989), p. 51 ; « Pagan Celtic iconography and the concept
of sacral kingship », Zeitschrift fiir celtische Philologie 52 (2000), p. 105.

LA DEESSE DE LA SOUVERAINETE 133



L’historien Michael Enright a abordé ce theme dans un ouvrage tres original qui
porte sur « la femme a la coupe d’hydromel ». Il y examine, dans la littérature du monde
germanique du I°" au 1x° siécle apres J.-C, le role des femmes dans le cérémonial du service
des boissons. Il met notamment en exergue un rite archaique de reconnaissance de la
souveraineté, dans lequel les femmes avaient une fonction centrale : ces cérémonies
visaient a asseoir la position d’'un homme en tant que chef de guerre ou de chef de famille.
Enright s’appuie sur I'exemple d’une riche sépulture de femme découverte a Juellinge,
sur I'fle danoise de Lolland, et qu’on estime dater de I'an 100 apres J.-C. Cette femme de
haut rang est morte autour de I'age de trente ans. Son mobilier funéraire consiste en de
nombreuses importations du monde romain et en des parures personnelles. Le service a
boisson, qui de toute évidence était un élément important de ce mobilier, comprenait un
chaudron de bronze, une louche, une passoire a vin (dans la main droite), deux béchers
en verre et deux cornes a boire. Enright en conclut que cette femme avait une fonction
sociale tres respectée, liée au service de la boisson.??

D’autres femmes ont sans doute eu ces responsabilités dans les anciens temps.
On a par exemple retrouvé, dans la riche sépulture a Reinheim mentionnée
précédemment, les garnitures cylindriques en feuilles d’or d’une paire de cornes a
boire. Si le squelette n’a pas survécu, il est désormais admis, au vu de la quantité et
de la qualité exceptionnelles des bijoux et articles de luxe présents, notamment un
miroir, qu’il s’agit de la sépulture d’'une femme importante. Parmi les bijoux, un torque
et un bracelet sont ornés de tétes humaines (probablement de femmes) coiffées d’un
protomé d’oiseau.?® La présence des deux cornes a boire a monture dorée et d’'une
remarquable cruche a vin en bronze doré suggérent que cette femme a pu tenir un réle
semblable dans les cérémonies liées a la boisson. Il s’agissait sans doute, ici encore,
d’une femme de rang supérieur qui jouait un roéle sacré.??

La dame de Vix

Un tel apparat dans les ustensiles de boisson rappelle inévitablement la sépulture de la
célebre « princesse de Vix ». Cette tombe située prés de Chéatillon-sur-Seine (Bourgogne),
découverte dans les années 1950, a révélé des vestiges d’une richesse exceptionnelle.
Sa chambre de bois renfermait tous les symboles de haut rang typiques du ve siécle av.
]J.-C., notamment un char & quatre roues et de nombreux bijoux, dont un gros torque
d’or orné d’une paire de chevaux ailés, ainsi qu’un service a boisson. La défunte était
étendue sur la caisse du véhicule, dont les roues avaient été démontées et placées le
long d’une paroi de la chambre. Le service a boisson comprenait un immense récipient
de bronze d’une contenance de prés de 1 100 litres provenant d’une colonie grecque du
sud de I'Italie, une cruche étrusque de bronze, une phiale d’argent, une paire de coupes
attiques ('une ornée a figures noires, 'autre sans ornement : les deux coupes étaient
placées au bord de I'ouverture de la grande cuve), deux bassines en bronze a anses et
une grande bassine sans anses (Fig. 6.3).

280 M.J. Enright, Lady with a mead cup (1996), p. 100. Le théme de la femme servant 'hydromel est récurrent dans
I'Edda poétique, un ensemble de poémes en vieux norrois, ¢f. M. Kvilhaug, The maiden with the mead (2009).

281 ]JV.S. Megaw, Art of the European Iron Age (1970), p. 80.

282 R. Echt, Das Fiirstinnengrab von Reinheim (1999), p. 222, compare son statut aristocratique et son role
sacré a ceux d’une vestale romaine.

134 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Fig. 6.3. Une reconstitution simplifiée de la sépulture de Vix telle que présentée au
Musée du Pays Chatillonnais, Chatillon-sur-Seine. La dame de Vix git sur la grande
structure d'un char a quatre roues, dont les roues sont détachées et placées le long du
mur de bois de la chambre. L'une des deux coupes de céramique grecques est montrée
placée au bord de louverture de la grande cuve de bronze. Le pichet de vin, au sol, était
lui aussi, selon l'excavateur, positionné au bord de louverture de la grande cuve.

La connotation féminine du programme iconographique de ces objets est remarquable.
Des Amazones sont dépeintes sur la coupe ornée, et des gorgones grotesques forment les
deux grandes anses de la cuve. Une petite figurine de femme voilée se tient droite au centre
du couvercle de la cuve. Pour certains, elle évoque des divinités féminines grecques. Pour
d’autres, elle fait écho aux images de femmes présentes sur une situle de Vace (Slovénie).
Selon Christopher Kniisel, ces femmes ont été les participantes de rituels comportant une
libation, et pourraient ainsi étre comparées a des « servantes, au méme titre qu’un prétre
chrétien qui tient la messe devient au sens figuré un serviteur de Dieu ».28

Les archives funéraires de 'Europe de ’Age du Fer confirment le fait que de nombreuses
femmes jouissaient d’une position élevée dans leur société. Des dizaines de sépultures de
femmes riches sont en effet représentées dans la documentation archéologique, et leur
signification a fait 'objet de nombreux débats.?** Il a notamment beaucoup été question,
dans les études, du role et du statut de la dame de Vix qui fut honorée d’un tel mobilier

283 C.J. Kniisel, « More Circe than Cassandra », European Journal of Archaeology 5 (2002), p. 285.
284 C.Metzner-Nebelsick, « Wagen- und Prunkbestattungen von Frauen der Hallstatt- und frithen Laténezeit »,
dans ]J.M. Bagley et al. (dir.), Alpen, Kult und Eisenzeit (2009), p. 237-70.

LA DEESSE DE LA SOUVERAINETE 135



funéraire. Cependant, les historiens s’accordent sur I'idée que son pouvoir était de nature
religieuse, et tendent donc a abandonner le titre profane de « princesse ».2%

Il convient ici de mentionner une sépulture plus ancienne de la période hallstattienne,
datant du vir® siecle avant J.-C., qui comportait également une paire distinctive de récipients
a boisson. Une fouille de sauvetage menée dans les années 1980 a Mitterkirchen (Haute-
Autriche) sur un site de tumulus en grande partie détruits a révélé une chambre de bois,
logée dans un tumulus. Elle renfermait le corps d’'une femme d’une trentaine d’années
allongée sur la caisse d’un char. Si peu de traces des quatre roues ont subsisté, il est apparu
que ces roues furent démontées et placées le long d’une paroi de la chambre, tout comme
ce fut le cas a Vix. Parmi les parures se trouvaient collier d’ambre, deux fibules de bronze,
un anneau de cheville et une ceinture en cuir décorée. Les piéces métalliques d’un char
et des harnachements de chevaux furent également déposés dans la tombe. Une grande
quantité d’ossements d’animaux fut également retrouvée dans un quadrant, avec une
paire de couteaux de fer et une petite poterie formée de trois coupes conjointes.

Au total, plus de vingt poteries étaient réparties dans toute la sépulture, dont plusieurs
plats sous le char, un grand chaudron en poterie dans le coin nord-est de la chambre, ainsi
qu’'une paire de vases a anses en céramique disposée au sol a coté du char. Ces vases ornés
sont trés semblables, mais pas identiques. Bien que ces poteries soient pour la plupart
typiques des traditions de ’époque dans ces régions de la Haute-Autriche et du sud de la
Baviere, les vases a anse (et la triple coupe miniature) sont d’'une autre origine, reflétant
davantage les traditions de I’est du monde hallstattien.?

On ne peut manquer de citer également la riche sépulture de Kleinaspergle, pres
de Ludwigsburg (Baden Wiirttemberg).?#” La premiere exploration, partielle, de ce
grand tumulus, effectuée par voie de galeries en 1879, révéla deux chambres en bois.
La chambre centrale, vraisemblablement pillée, était presque vide, mais on a retrouvé
quelques restes humains et, fait intéressant, des ossements de cheval. Une chambre
latérale, également en bois, & quelques metres a I'ouest, a été retrouvée intacte avec
un riche mobilier comprenant un grand bassin de bronze, un petit seau a cordons,
un récipient étrusque, une cruche a vin, deux coupes attiques en céramique et deux
garnitures de cornes a boire en feuille d’or.

Les deux coupes grecques sont de toute évidence des objets de grande valeur et d’'une
importance particuliére. L’'une est ornée de figures rouges et comporte a I'intérieur I'image
d’une prétresse devant un autel. L’autre, noire et simplement émaillée, présente un motif
de branche de myrte peint en blanc autour du bord, en hommage a la déesse Aphrodite.
Les deux coupes ont été brisées et soigneusement réparées : les fissures ont en effet été
recouvertes de fines feuilles d’or collées, portant les motifs de La Téne. Ceci témoigne
sans aucun doute de leur caractére exceptionnel et leur importance cérémonielle.

285 C. Rolley, La tombe princiére de Vix (2003). S. Verger, « Qui était la Dame de Vix? », dans M. Cébeillac-
Gervasoni & L. Lamoine (dir.), Les élites et leurs facettes (2003), p. 583-625 ; « La Dame de Vix », dans J.
Guilaine (dir.), Sépultures et sociétés (2009), p. 285-309 ; « Archéologie du couchant d’été », dans J-P. Le
Bihan & J-P. Guillaumet (dir.), Routes du monde et passages obligés de la Protohistoire au haut Moyen Age
(2010), p. 293-337.

286 M. Pertlwieser, « Frithhallstattzeitliche Wagenbestattungen in Mitterkirchen », dans Prunkwagen und
Hiigelgrab (1987), p. 55-65.

287 W. Kimmig, Das Kleinaspergle (1988).

136 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Vincent Megaw fit ainsi observer, non sans une grande perspicacité, qu'un « tel niveau
de décoration d’objets exotiques constitue presque une forme de consécration cultique ».

Les garnitures des cornes a boire sont distinctes 'une de lautre en matiére de
décoration et de qualité, mais chacun de ces objets comporte un bélier sculpté en sa
pointe. Megaw interpréta cette combinaison comme l'indice que l'une des cornes était
destinée a l'individu dans la tombe et ’autre a la personne qui ’accompagnerait dans
PAutre Monde.?®® Des ossements humains incinérés auraient été déposés dans la tombe,
mais n’ont pas subsisté : par conséquent le sexe du/de la défunt.e est inconnu, quoique
l’'absence d’armes pourrait inciter a postuler qu’il s’agissait une femme.

Il est évident que la présence de paires de récipients dans une riche sépulture peut
donner lieu & moult interprétations. Mais la récurrence de telles paires de récipients
spéciaux ou exceptionnels dans des sépultures de femmes semble indiquer une certaine
pratique cultuelle commune. Selon Pierre-Yves Milcent, les données de Vix sont d’une
importance significative : la paire de coupes attiques et la cruche a vin ont été posées sur
la partie haute de la cuve, tandis que la paire de bassins a ablutions a été disposée au sol.
Pour Milcent, ces détails supposent la participation de deux personnes, la défunte et un
proche ou un égal.?®® Ainsi le partage une boisson avec un autre participant, probablement
un homme, a pu faire partie d’une cérémonie formelle.

La « dame de Vix » était de petite taille (moins de 160 cm) et d’age moyen (entre
30 et 55 ans) au moment de sa mort. Kniisel a suggéré que son physique était peu
impressionnant, et qu’elle présentait divers défauts physiques, notamment une asymétrie
faciale et une claudication causée par une dysplasie de la hanche. Selon lui, cette apparence
et sa capacité a surmonter son handicap ont pu contribuer a lui conférer son statut de
« ritualiste ». 2%° Il ne s’agit peut-étre que d’une coincidence, mais la femme de Juellinge
souffrait elle aussi d’'une claudication liée a une malformation de sa jambe droite causée
par une ostéochondrome, une grande tumeur bénigne du fémur.?' Notons au passage que
les irrégularités physiques (femmes borgnes ou boiteuses) ou les asymétries de posture
(femmes se tenant sur une jambe, levant une main) figurent parmi les caractéristiques de
certaines femmes ritualistes dans la littérature de I'Irlande ancienne.?*

Comme Medb et Madhavi, les femmes de Juellinge, de Reinheim, de Vix, de
Mitterkirchen, et peut-étre de Kleinaspergle, ont pu appartenir a une minorité privilégiée
au sein de I’élite féminine de leurs époques respectives. Elles détenaient peut-étre un
don exceptionnel dans leur capacité de valider I'autorité d’un souverain. Ni déesses ni
conjointes, mais investies d’'un pouvoir surnaturel faisant écho délibérément ou dérivé
d’une figure de la souveraineté, ces ritualistes avaient pour principale fonction de légitimer
la domination et le pouvoir masculins. Leur role (parfaitement défini par Michael Enright

288 JV.S. Megaw, Art of the European Iron Age (1970), p. 20, 61-2.

289 P-Y. Milcent, « Statut et fonctions d’un personnage féminin hors norme », dans C. Rolley (dir.), La tombe
princiére de Vix (2003), p. 316.

290 G. Depierre & H. Duday, dans C. Rolley (2003), p. 346, débattent des conclusions avancées par Kniisel sur
lassymétrie faciale, tout en s’accordant sur les preuves d’'une déformation de la hanche, mais restent
dubitatifs quant a ses effets sur la démarche ou la posture du sujet.

291 P. Bennike, Palaeopathology of Danish skeletons (1985), p. 205 ; D. Brothwell & AT. Sandison, Diseases in
antiquity (1967), p. 323. Largument selon lequel la femme de haut rang retrouvée dans le char-sépulture de
Wetwang Slack en Yorkshire a été défigurée fait 'objet d’un débat : M. Giles, A forged glamour (2012), p. 248.

292 J.Borsje, The Celtic evil eye (2012), p. 101.

LA DEESSE DE LA SOUVERAINETE 137



dans I'expression « la femme & la coupe d’hydromel ») était ainsi d’une telle importance
qu’il méritait d’étre commémoré aprés leur mort.

Pour en revenir a la tradition irlandaise, nous découvrons dans Baile in Scdil (La
Vision du Spectre), une femme surnaturelle présentant une coupe d’or au roi de Tara,
Conn aux cent batailles. Etaine, la déesse de la souveraineté, tenait un réle semblable.
Dans Tochmarc Etaine (La Courtise d’Etain) récit du 1xe siécle, le service de la boisson est
présenté comme son don particulier. Lorsque Eochaidh, roi de Tara, doit prendre femme,
il choisit Ftain parmi cinquante femmes de I’Autre Monde ayant la méme apparence
physique et les mémes vétements, déclarant : « Ma femme est la meilleure d’Irlande pour
servir a boire. Je la reconnaitrai a sa facon de servir ».2%

Terre et souveraineté

La déesse prend également une autre dimension. Le lien entre une figure de femme
et la terre et sa souveraineté est I'un des thémes récurrents de la tradition irlandaise.
Dans le Lebor Gabdla Erenn (Le Livre des Conqueétes de I'Irlande, x11° siécle), on raconte
que les fils de Mil, ancétres des irlandais gaéliques, aprés avoir subjugué les Tuatha Dé
Danann, rencontrérent les déesses Banba, Fétla, et Eriu. Cette derniére, qui leur apparait
a Uisneach, en plein centre de I'Irlande, donne son nom a I'ile entiere.

Si d’autres déesses comme Macha ou Medb ont donné lieu & une toponymie plus
provinciale, elles personnifient également le lien unissant la terre & la souveraineté en
apparaissant comme des divinités féminines étroitement liées a I'institution de la royauté
sacrée. Cet ancien concept, et le principe fondateur de I'union d’un roi vertueux a son
royaume survivent sous des métaphores bien connues dans la littérature ultérieure,
jusqu’a la chute de lordre gaélique au xvIr® siécle. On retrouve ces notions au siécle
suivant dans la littérature jacobite, dont I'un des poetes définira I'Irlande « la fille de Conn
et ’épouse des Stuart ». T. F. O’Rahilly publia une liste des références poétiques ultérieures
a I'Irlande : le pays est notamment nommé « I'’épouse » de certains rois des légendes ou
des premiers temps historiques. Une référence comparable, au début du xvir© siecle, décrit
Cruachain comme « ancienne épouse des rois de Connacht ». Dans un texte du Moyen
Age, un roi de Tara est défini comme le « mari » (fer, nuachar) de Tara (Temair) et de
IIrlande (Banba, Inis Fdil). En 1736, des siecles plus tard, un poéme au sujet de la mort de
Manus O’Donnell, un grand seigneur du Donegal au xvIr® siécle, commence ainsi : « Eire
n’avait jusqu’a présent jamais été veuve ».2%

Si cette imagerie féminine conserva sa signification pendant plus d’'un millénaire a
I’époque historique, on pourrait s’attendre a ce qu’elle ait perduré plus longtemps encore
dans les mentalités de certains peuples de 'Europe préhistorique, a travers des traditions
animistes. Evidemment, il est difficile d’obtenir des preuves archéologiques pour étayer
cette hypothése. Toutefois, il est probable que les peuples préhistoriques aient congu la
terre comme une entité féminine, et qu’ils considéraient parfois certaines interactions
avec cette figure féminine comme un échange sensuel entre un homme et une femme. Le
défrichement du terrain comme une prise de possession, le labour du sillon, la pénétration
de la terre ou l'insertion d’'un menhir ne sont que quelques exemples d’actes renvoyant

293 0. Bergin & R.I. Best, « Tochmarc Etaine », Eriu 12 (1938), p. 186-7.
294 B. O Buachalla, « Irish Jacobite poetry », The Irish Review 12 (1992), p. 44. T.E. O’Rahilly, « On the origin of
the names Erainn and Eriu », Eriu 14 (1946), p. 19.

138 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



a cette analogie. Cette conception, tout a fait étrangere a I'esprit moderne, présente une
approche du monde naturel fondamentalement différente, ou certaines particularités
topographiques pouvaient étre envisagées sous un angle animiste. Les situations ou la
topographie se trouvait anthropomorphisée font 1égion : ceci nous rappelle a des temps ou
nature et culture étaient inextricablement liées, et ou des paysages animés influaient sur
les croyances et les pratiques culturelles.

Citons ici un exemple se rapportant a la déesse Medb. La montagne Sawel, dans
la région frontaliére de comtés Tyrone et Derry, tient son nom actuel de I’appellation
du xvIr® siecle « Mullanesawla », qui provient du gaélique « Mullach na Samhla », se
traduisant par « la colline de la similitude ». Une particularité de relief sur le flanc
fut brievement relevée par I’Ordnance Survey, donnant ainsi le nom « Samhail Phite
Meidhbhe » (qui apparait en anglais sous I'appellation « Sawell pit a Mew » sur une carte
du xvIre siécle). Il s’agirait d’une référence a la vulve de Medb, quoiqu’une explication
de cette ressemblance fasse défaut : selon Kay Muhr il pourrait s’agir d’une référence
a un ruisseau de montagne qui aurait pris sa source entre le sommet de Sawel et une
montagne voisine, serpentant a travers un plateau herbeux a Oughtmame, un nom qui
pourrait provenir de « Ucht Meidhbhe », signifiant « la poitrine de Medb ». Kay Muhr
soulgine également que le toponyme Ballypitmave, prés de Glenavy dans le comté
d’Antrim, pouvait étre une évocation anatomique semblable, méme si le référent,
peut-étre une tombe mégalithique, a depuis disparu.?®

SiMacha demeure I'exemple idéal d’une figure souveraine associée aux chevaux, Medb
de Cruachain a elle aussi des associations équines. Son amant Fergus, qui était connu sous
le nom de Ro-ech ou « Grand cheval », et le nom de 'un de ses nombreux maris, Eochaid,
pourrait dériver du mot ech, qui signifie « cheval » en vieil-irlandais.?® Le role de chevaux
sauvages dans les rituels royaux de Tara (cf. chapitre 7), et les nombreuses références
toponymiques relevées dans ce lieu sacré a une déesse de la souveraineté se présentant
sous la forme d’une jument blanche (animal si important dans les rites sacrificiels des
Cenél Conaill) ont conduit Newman a supputer que cette figure était également une
garante de linstitution royale a Tara.

Le nom complet de la déesse de Tara, Medb Lethderg, est lié a Rath Maeve, une grande
enceinte située a 1,5km environ au sud de la colline. Il n’existe qu'une seule et bréve
mention de ce monument, qu’on trouve dans un poeme intitulé Cnucha cnoc os cionn Life
(Cnucha, une colline au-dessus la riviere Liffey) : « Les hommes du Leinster construisirent
Raith Meadhbha sur la pente pour Meadhbh Lethderg, et dés lors, Raith Meadhbha fut le
nom donné a ce coté de Temhair. »>7

Selon Newman, la riviére Nith, qui s’écoulait de la source de Nemnach, sur la colline de
Tara, était un élément prépondérant du paysage sacré : les eaux de la riviere, qui sortaient
de Tara, provenaient de la déesse elle-méme, émanant littéralement de son corps divin.
Prés de Rath Lugh, la riviere Nith rejoint la riviére Gabhra, et leur confluence est le site de
monuments importants. La nature équine de la déesse se reflete dans le nom méme de la
Gabhra, qui signifie « la riviere de la jument blanche ». Cette riviere, qui s’écoule entre les

295 K. Muhr, « Place-names and the understanding of monuments », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of
cult and kingship (2011), p. 247.

296 J.Puhvel, « Aspects of equine functionality » (1970), p. 167.

297 M. Power, « Cnucha cnoc os cionn Life », Zeitschrift fiir celtische Philologie 11 (1917), p. 48.

LA DEESSE DE LA SOUVERAINETE 139



collines de Tara et de Skreen, était un élément central de cette terre sacrée. La colline de
Skreen (cf. chapitre 7), ou fut exilé un roi déshonoré, était 'homologue cosmologique de
Tara. Ces deux points de repeére étaient unis par les eaux de la déesse de la souveraineté
qui s’écoulaient entre eux.

L’appellation gabor (signifiant « cheval » ou « jument blanche » en vieil-irlandais)
figure parmi les autres toponymes liés a des sites royaux : citons ainsi le site de Sgiath
Gabhra (signifiant « le bouclier » ou « la défense de la jument blanche »), constitué
d’une enceinte et d’'un tumulus qui étaient de hauts lieux d’investiture seigneuriale de
la dynastie Maguire dans le comté du Fermanagh a I’époque médiévale. Ce site a fait
T'objet des recherches d’Elizabeth FitzPatrick. Le site de Lagore est un autre exemple
remarquable : ce site lacustre fut la résidence royale des rois médiévaux de Brega est
un crannog. Situé & environ sept kilométres de Tara, le lac est connue en gaélique sous le
nom de Loch nGabor («le Lac de la jument blanche ») ou Loch Da Gabor («le Lac des deux
juments blanches »).2%8

Le symbolisme des juments blanches n’est pas un phénomeéne exclusif a I'Irlande,
comme en témoigne le Cheval blanc d’Uffington, une silhouette chevaline creusée sur
les flancs supérieurs d’une colline de craie qui fait partie de ’escarpement des Berkshire
Downs, au Sud de I’Angleterre. Cette représentation monumentale d’une longueur de
100 metres fut creusée pour la premieére fois au temps protohistoriques (probablement
entre 1380 et 550 avant J.-C., selon une datation par luminescence optique appliquée aux
échantillons de feldspath et de quartz provenant du monument). Vraisemblablement, le
site fut entretenu réguliérement au cours des millénaires.?” Il est situé a 160 metres de la
colline fortifiée d’Uffington Castle, ou des fouilles archéologiques limitées ont été menées,
révélant peu de traces d’occupation. Ce manque d’éléments étayant la possibilité d’une
occupation indique que les activités menées sur ce site étaient peut-étre davantage de
nature rituelle, et qu’il s’agissait d’un lieu privilégié visité a intervalles périodiques.

Les remparts de ce monument, érigés au VIII® ou VII® siecle avant J.-C., furent modifiés
au fil des siecles. Deux entrées se trouvent de part et d’autre de I’enceinte, la premiére a
Pouest et la seconde a l’est. Cette derniere était imposante et encadrée de poteaux de bois.
Elle fut remblayée autour du 1ve siecle avant J.-C. Ensuite, peu de traces d’activité furent
relevées, jusqu’aux III¢ et Ive siecles apres J.-C. ou 'on retrouve des traces sporadiques
d’activité sans preuves tangibles d’une occupation. Ces conclusions contrastent avec
celles issues de Segsbury Camp, une fortification voisine située a 8 km a l’est, dont les
vestiges ont indiqué un fort niveau d’utilisation.*® Il semblerait que les visites d’Uffington
Castle coincidaient avec ’entretien périodique du grand cheval. A une époque, les deux
monuments étaient peut-étre les symboles tribaux des Atrébates de la région, mais il est
également possible que cheval blanc d’Uffington ait autrefois joué un roéle central dans
certains rites royaux, a l'instar de la jument blanche de Tara, des sacrifices des Cenél
Conaill, des sacrifices équins en Inde ou des motifs des chevaux a téte humaine retrouvé
sur ’ensemble du continent (Fig. 5.6).

298 E. FitzPatrick et al., « Evoking the white mare », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship
(2011), p. 163-91. C. Newman, « The sacral landscape of Tara », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult
and kingship, p. 22-43.

299 D. Miles et al., Uffington White Horse and its landscape (2003).

300 A.Payne etal, The Wessex hillforts project (2006), p. 89.

140 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Une croyance en l’existence d’une divinité féminine associée a la terre, dont on
retrouve les traces dans plusieurs mythes indo-européens, a pu prescrire certaines actions
dans le passé. I convient donc d’étre attentif, dans les études archéologiques, a cette
possibilité. Par exemple, si effectivement l'on croyait, & ’Age du Bronze, que les terres de
Downpatrick étaient une sorte d’entité féminine, alors I'inhumation soigneuse des deux
dép6ts de bijoux d’or qui y furent retrouvés n’a pas représenté un « don aux dieux » au
sens ou on ’entend, mais une offrande précisément dédiée a une divinité féminine. Si ces
objets étaient effectivement des parures féminines, ils ont ainsi pu constituer une offrande
particuliéerement appropriée dans les circonstances.

Deux torques d’or de taille exceptionnelle furent retrouvés a proximité de I’Enceinte
des Synodes a Tara (Rath of the Synods) au début du xixe siecle : il s’agissait peut-étre
d’offrandes de nature similaire. On présume généralement que ces objets décoratifs
étaient faits pour étre portés autour du cou, mais la paire retrouvée a Tara et d’autres
exemplaires sont assez larges pour étre portés a la ceinture, sila était bien leur usage. Bien
que les circonstances de leur découverte soient inconnues, le fait que ces torques furent
déposées dans un lieu associé a Medb Lethderg, déesse de la souveraineté et de la terre de
Tara, est particuliérement significatif.

Les magnifiques ouvrages d’or de Downpatrick et de Tara ne sont que des exemples
parmi tant d’autres de bijoux caractéristiques d’une certains période de I’Age du Bronze
irlandais (c.1400-1200 av. ].-C.). Torques, bracelets, boucles d’oreilles et barrettes a
cheveux furent pour la plupart trouvés dans la terre séche, et non enfouis en milieux
humides. Certes, la coutume d’inhumer des dép6ts d’objets en métal dans la terre plutdt
que dans un lac ou une tourbiére n’est pas inédite (on a privilégié des haches en bronze
et des hallebardes a une époque antérieure), cependant la découverte d’une telle gamme
d’ornements personnels, de surcroit ouvragés en or, fut tout a fait inhabituelle.

L’hypothése qu’il s’agissait d’objets de valeur enterrés en siireté durant une période de
danger est une croyance ancienne, mais si tel était le cas, on peut se demander pourquoi
ont été cachés seulement quelques d’objets d’or et non pas également d’autres artefacts
précieux en bronze. Le nombre limité de ces bijoux et la rareté de ces combinaisons d’or
et de bronzes suggeérent que d’autres raisons ont pu motiver ces dépots : il est désormais
communément admis qu’il existe une explication liée a des pratiques rituelles.

Des objets de ce type ne sont jamais retrouvés dans les sépultures, et leur diversité est
silimitée qu’il n’est pas possible de déterminer si ces artefacts d’or étaient des possessions
masculines ou féminines. Or on trouve cependant une comparaison significative, peut-
étre, dans la rapiére. Cette arme répandue a I'époque de ’Age du Bronze était un poignard
de bronze a la lame longue et effilée, idéal pour taillader ou poignarder un ennemi. Les
circonstances de découverte des nombreux exemplaires relevés restent floues, mais
ceux dont la provenance est connue ont été retrouvés dans une riviere, un lac, ou une
tourbiére. Ces armes étaient des objets de valeur qui n’ont pu étre jetés volontairement
ou abandonnés avec désinvolture : leur dépot formel refléte une activité d’élite. En tant
quarme de guerre masculine (qui fut ensuite remplacée par ’épée de bronze), cette
rapiere déposée en milieu humide contraste ainsi fortement avec les dépbts terrestres de
parures d’or effectués a la méme époque.

Ces dépots sélectifs d’objets métalliques spécifiques inspirent moult déductions
interprétatives. L'un est associé dans une large mesure aux contextes humides et liminaux,
lautre a la terre et peut-étre aux habitations. Les motivations religieuses étaient peut-étre

LA DEESSE DE LA SOUVERAINETE 141



différentes dans chaque cas : il serait donc peu judicieux de spéculer librement sur de
tels sujets sans éléments de preuve. David Fontijn rejette pour sa part 'hypothése selon
laquelle que les dépots en milieux humides de I’Age du Bronze auraient été des « offrandes
aux dieux » : il s’agit selon lui d’une interprétation d’universitaires visant a pallier le
caractére irrationnel des dépots de métaux.>* Ceci dit, si 'on tient compte de ’évolution
des pratiques au fil des époques, il reste tout a fait possible que certains dépots étaient
associés a des rites d’offrandes aux dieux, ou aux déesses dans un paysage féminisé.

Soulignons enfin que certaines des nombreuses armes de bronze retrouvées dans des
rivieres comme le Shannon sont issues de contextes riches en connotations féminines.
Sinann était la déesse tutélaire du Shannon, et son histoire est semblable en bien des
points a celle de Béand, déesse de la riviere Boyne. Sila mythologie des déesses de riviére
est particuliérement répandue, elle reste difficile a dater. On ne saura peut-étre jamais
si la déesse Sinann fit effectivement l'objet d’offrandes d’artefacts de métal a I'époque
préhistorique. Cette possibilité souléve toutefois une réflexion intéressante sur la
symbolique de I'eau. En effet, ces articles ont été trouvés en grandes quantités dans des
lacs ou tourbieres, a I'instar du fameux dép6t de Dowris. Comme l'ont souligné certains
auteurs, il existe des différences significatives entre les divers types d’eaux et de milieux
aqueux.’? On attribuait peut-étre des qualités surnaturelles distinctes a I'’eau courante
et fraiche des sources ou riviéres et a ’eau calme et stagnante des lacs ou des tourbieres.
Comme nous l'avons évoqué précédemment, ’eau calme était percue dans la tradition
irlandaise comme un miroir, une entrée vers cet Autre Monde dont la déesse de la terre
était la figure médiatrice.

301 D.R. Fontijn, Sacrificial landscapes (2002), p. 18, 267
302 D.Yates & R. Bradley, « Still water, hidden depths », Antiquity 84 (2010), p. 405-15.

142 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



La royauté sacrée

Tara et son paysage sont, dans I'histoire et la mythologie, étroitement associés a la royauté
sacrée. Au Moyen Age, ces terres étaient situées dans le royaume des Ui Néill de Brega,
qui s’étend de la riviére Dee, dans le comté de Louth, vers la riviere Liffey, au Sud. Elles
incluent aussi les rivieres Boyne et Blackwater, a ’ouest. Depuis le v¢ siécle au moins, la
royauté de Tara a été convoitée par les groupes dynastiques rivaux du Leinster, de 'Ulster
(les Ulaid), du nord-ouest (les Ui Néill du nord) et du centre (les Ui Néill du sud). C’est
au cours du Ix° siécle que Méaelsechlainn mac Maile Ruanaid, décédé en 862, parvient a
étendre le pouvoir et le controle des Ui Néill du sud pour permettre aux rois de Tara de
s’affirmer durablement comme la principale lignée des rois d’Irlande. Son fils Flann Sinna
a ainsi été dénommé « Ri Erenn », ou « le roi d’Irlande » dans une inscription trouvée sur
la Croix des Ecritures a Clonmacnoise.

Cette célebre colline est située a mi-chemin entre les villes de Dunshaughlin et de
Navan, dans le centre-sud du comté de Meath. On trouve 'ensemble de ses monuments
archéologiques sur une créte basse d’une longueur de 2 km a prés de 155 metres au-dessus
du niveau de la mer. En forte pente a I'ouest, la créte offre des vues remarquables sur la
plaine centrale d’Irlande.3%

La plus ancienne description des monuments du sommet de la colline se trouve dans
le dindshenchas : elle fut écrite a des fins politiques, au bénéfice de Ui Néill du sud, et en
particulier de Mdelsechlainn mac Domhnaill (roi de Tara décédé en 1022). Il s’agissait de
défendre leurs prétentions au trone d’Irlande pour contrecarrer celles de leur rival Brian
Béru de Munster. Ces textes toponymiques sont attribués a Cuan ua Lothchdin, le poéte
de la cour des Ui Néill. 11 y souligne 'importance symbolique de Tara, en associant ses
monuments a des figures mythiques ancestrales, a des héros ou des rois comme Cormac
mac Airt ou Léegaire, fils de Niall Noigiallach (Niall aux neuf otages).

Ce récit, intitulé Dindgnai Temrach (Les Lieux remarquables de Tara) et rédigé en
moyen-irlandais autour de I’an 1 000, offre une description extraordinairement détaillée
des monuments juchés sur la créte. Pres de huit siecles plus tard, en 1836, George Petrie
et John O’Donovan tenterent, lors de leurs travaux pour I’Ordnance Survey, de mettre en

303 A propos de Tara : C. Newman, Tara, an archaeological survey (1997) ; « Re-composing the archaeological
landscape of Tara », dans E. Bhreathnach (dir.), The kingship and landscape of Tara (2005), p. 361-409 ;
« The sacral landscape of Tara », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (2011), p. 22-43.
E. Bhreathnach, Tara. A select bibliography (1995) ; E. Bhreathnach (dir.), The kingship and landscape of
Tara (2005) ; M. O’Sullivan et al. (dir.), Tara from the past to the future (2013).

LA ROYAUTE SACREE 143



corrélation ces descriptions avec les vestiges archéologiques apparents du site. Dindgnai
Temrach consiste en effet en un levé médiéval de la colline, manifestement fondé sur
une étude topographique détaillée des monuments visibles a I'’époque, selon un parcours
allant du sud au nord. Y sont énumérés certaines particularités naturelles comme les
sources et les ruisseaux, ainsi que diverses constructions telles que des duma ou tumulus,
des remparts et enceintes en terre appelées rdith, et divers autres éléments. Le texte qui
suit appartient a la traduction de Petrie publiée en 1839 :

A propos des remarquables vestiges de Temur ...

Le Rath de Laoghaire, fils de Niall, est situé au nord de [la maison de Mairiseo]. 11
comporte quatre portes principales faisant face aux quatre points cardinaux. Laoghaire
est enterré avec son bouclier de vaillance dans le rempart extérieur, au sud-est de son
Rath royal a Temur. Son corps est face au sud, comme lorsqu’il affronta les Lagenians ...

Rath Righ est a coté de Rath Laoghaire au nord. On y trouve trois deccra, a savoir les
ruines de La Maison de Cormac dans la partie sud-est du Rath, face au Rath Laoghaire
vers le sud. Les ruines du Forradh sont a c6té des ruines de La Maison de Cormac a l’est ...

Dumha na n-giall (Le Tumulus des Otages) est situé au nord-est des ruines du
Forradh.

Le Fal est située tout prés de Dumha na n-giall : c’est une célebre pierre qui criait
sous le pied de chaque roi qui a prenait possession de la royauté d’Irlande. Fal signifie
« fo ail », la sous pierre, c’est a dire la pierre sous les pieds du roi ...

Rath ne Seanadh (Uenceinte des synodes) fait face au Dumha na n-giall et au nord
de la Fal.

Le site de Pupall Adumnain (le pavillon ou la tente d’Adamnan) est dans ce Rath,
et la croix d’Adamnan fait face a ’enceinte a l’est, et son Siege et son Tumulus sont au
sud de la croix ...

L’édifice Long na m-ban, a savoir Teach Midhchuarta, est située au nord-ouest du
tumulus est. Les ruines de cette maison sont ainsi disposées : la partie inférieure est
aunord, et la partie supérieure au sud ; les murs sont élevés a I’est et a 'ouest. Son coté
nord est clos et d’importance modeste. Elle est orientée nord-sud. Elle a la forme d’une
maison longue avec douze portes, ou quatorze, sept a 'ouest, et sept a 'est. On dit que
le Fes Teamhrach se déroulait ici, et cela semble vrai, parce que cette maison pouvait
accueillir un grand nombre d’hommes, qui étaient les meilleurs hommes d’Irlande. Et
c’était la grande maison d’un millier de guerriers ...

Rath Grainne (’enceinte de Grania) est située a I’est du Sheskin au sommet de la
colline ...

Les deux Claenfearts sont a ’ouest de Rath Grainne. Ce fut dans le Claenfeart du
sud que les Lagenians massacréerent les vierges la féte de Samhain (le 1er novembre).
Ce fut dans le Claenfeart du nord que Lughaidh mac Con prononga son jugement
erroné au sujet du champ d’herbe brouté par les moutons ... .3*

Le monument le plus au sud du complexe cité dans ce texte est une enceinte en partie
détruite dénommeée Rath Laoghaire en irlandais contemporain (Fig. 7.1). Léegaire fut un

304 G. Petrie, « On the history and antiquities of Tara Hill », Transactions of the Royal Irish Academy 18 (1839),
p. 25-232.

144 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Fig. 7.1. Image LiDAR de la colline de Tara. Cette modélisation numérique haute
résolution du sommet de la colline a été obtenue via le Discovery Programme
programme de découverte. Le fossé interne de la grande enceinte de Rath na Ri est
clairement visible au centre-droite de I'image, contenant le Tumulus des Otages et le
groupe formé par le Forrad et la maison de Cormac. Les tumulus annulaires connus
sous les noms de Rath Ghrainne et Claoinfhearta (les « tranchées en pentes » dénudées
de végétation sont visibles en haut a gauche). Les talus paralléles de la « Salle des
Banquets » sont visibles juste derriére le Rath des Synodes. Rath Laoghaire se trouve en
bas, a droite.

roi des premiers temps médiévaux qui figure également dans les légendes associées a
Saint Patrice. Certains des histoires qui se rapportent a lui n’ont pas de fondement histori-
que attesté et sont manifestement fictionnelles. I était, selon la tradition généalogique, le
fils de Niall Noigiallach (Niall aux neuf otages). Ce dernier est connu pour s’étre accouplé
avec une déesse de la souveraineté qui lui apparut sous la forme d’une vieillarde hideuse.
La légende Echtra mac nEchach Muigmeddin (L'Aventure des fils d’Eochaid Muigmeddn)
veut quelle se soit par cette action transformée en belle femme, car Niall était le pré-
tendant légitime a la royauté de Tara.

L’enceinte la plus grande de la colline est Rath na Ri (le fort des rois). Son enceinte,
a plan légerement ovale, mesure environ 310 meétres du nord au sud et 210 métres de
Test & I'ouest. Ce monument est un exemple rare d’enceinte cerclée d’'un rempart de
terre, comportant un fossé sur sa périphérie interne, et positionnée au sommet d’une
colline, comme & Navan. On y trouve a l'intérieur diverses constructions, notamment le
Dumbha na nGiall (le Tumulus des Otages), le Forrad (An Forrad : le siége du roi ou le mont
d’investiture), et le Teach Cormaic (la Maison de Cormac) en référence a Cormac mac Airt,
T'un des rois les plus célebres de Tara, souvent présenté comme le roi idéal.

En certains endroits, le rempart dévie de sa course en courbe réguliére : il semblerait
quil s’agissait de déviations délibérées pour contourner certains monuments plus
anciens, par exemple le Tumulus des Otages. Ces réajustements semblent & premiére vue
témoigner d’une planification déficiente, or il est davantage probable qu’ils visaient a
montrer I'inclusion de ces monuments, leur effet sur le rempart ultérieur ayant méme

LA ROYAUTE SACREE 145



été exagéré. Cette décision délibérée faisait ainsi référence a des événements ancestraux
réels ou imaginaires. En outre, les monuments anciens étaient manifestement maintenus
en état et réemployés.

Au cours des années 1950, la fouille du fossé interne révéla une profonde cavité en
V, creusée jusqu’a 3 m de profondeur dans la roche. A plusieurs métres du bord interne
du fossé, on découvrit une profonde tranchée aux parois verticales, destinée a recevoir
les poteaux d’une palissade. Une fouille limitée plus récente a révélé des vestiges de
métallurgie en fer et bronze sous le rempart datant du 11° siécle avant J.-C. Cette activité
était également présente dans le secteur ou, plus tard, fut creusé le fossé. Peu d’artefacts
on été retrouvés dans le remblai du fossé, en revanche des ossements d’animaux étaient
présents a presque tous les niveaux, témoignant d’une succession de dépdts sur plusieurs
siecles. Il s’agissait en grande partie d’ossements de bétail adulte, notamment des porcs,
ovins ou caprins, et de chevaux et chiens. Les traces de fractures sur les os portaient a
croire que tous ces animaux étaient consommés : on en a déduit que les ossements étaient
des débris alimentaires, restes de festins cérémoniaux.’® Des os humains ont également
été retrouvés, notamment des fragments provenant du crane et du squelette d’'un enfant.

I1 se peut toutefois que lexplication des festins cérémoniaux, relativement
fonctionnelle, sous-estime la portée significative de ces trouvailles et de leur contexte.
11 est possible en effet qu'un certain nombre de ces animaux, notamment les chevaux,
aient été tués et consommeés dans le cadre de rituels d’investiture royale.’ Notons ici que
I’ancien toponyme de Tara, Temair, est apparenté au mot grec « temenos », soit « 'enclos
sacré », et en latin, « templum », « ’enceinte sacrée », dont la racine indo-européenne
*tem-, signifie « creuser une tranchée ».37 On ne saurait ainsi exclure I’hypothese que la
création du grand fossé de ’enceinte principale sur la colline au 1°* siecle avant J.-C., fut
un acte d'une profonde importance. Ce fossé constituait non seulement une démarcation
du sanctuaire au sommet, mais sans doute aussi une zone liminale connectée au monde
surnaturel, riche de significations magico-religieuses.*%

Deux terrassements joints sont parmi les structures les mieux visibles de Rath na Ri.
L’une, dénommeée Teach Cormaic, est un fort circulaire cerclé d’un double talus. L'intérieur
est nivelé et comporte au centre un monticule de forme rectangulaire : il pourrait s’agir de
vestiges d’habitation. La seconde, dénommée le Forrad, était le mont d’investiture : il s’agit
d’un tumulus élevé entouré d’un fossé et, sur la plus grande partie de la circonférence, de
deux talus séparés par un fossé. La présence de fossés internes indique qu’il s’agissait d'un
grand tumulus annulaire, et que le gros talus intérieur incorporait tres clairement trois
petits tumulus préhistoriques. Le talus extérieur, manifestement plus étroit, est peut-étre
une addition tardive, car il est de la méme taille que le talus extérieur du fort circulaire. I1
pourrait témoigner d’une tentative de relier I’habitation ultérieure au tumulus funéraire.

Sur la surface plane du Forrad se dresse un monolithe taillé (granite de la région de
Newry). Il aurait été auparavant situé pres du Tumulus des Otages, au nord. C’est la raison
pour laquelle certains pensent qu’il s’agit de la 1égendaire Lia Fail ou pierre du destin, qui

305 H.Roche, « Excavations at Raith na Rig, Tara, Co. Meath », Discovery Programme Reports 6 (2002), p. 19-82.

306 F McCormick, « The horse in early Ireland », Anthropozoologica 42 (2007), p. 91.

307 D.Mac Giolla Easpaig, « The significance and etymology of the placename Temair », dans E. Bhreathnach
(dir.), The kingship and landscape of Tara (2005), p. 423-49.

308 G.Dowling, « The liminal boundary », The Journal of Irish Archaeology 15 (2006), p. 15-37.

146 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



émettait un cri a 'investiture d’un roi légitime de Tara. Il est possible toutefois que ce ne
soit pas le cas et que la pierre originale ait été une dalle, et non ce monolithe.3%

Le Dumha na nGiall est un grand tumulus situé dans la partie nord de Rath na Ri, et,
comme nousl’avons vu,il portele nom médiéval de Tumulus des Otages. Les fouilles de Sean
P. O Riordain, dans les années 1950, ont révélé qu’il s’agissait d’un tumulus préhistorique.
Une petite tombe a couloir, construite autour de 3 000 av. J.-C., a été renfermée dans un
cairn, puis couverte d’une couche d’argile qui contenait de nombreuses sépultures datant
de la fin du troisieme millénaire et du début du deuxiéme millénaire avant notre ére. Un
segment courbé de tranchée, retrouvé sous ce monument, est le vestige archéologique le
plus ancien sur la colline : la datation au radiocarbone a permis de conclure qu’il faisait
partie d’un grand enclos de la fin du quatriéme millénaire avant J.-C.

Le Tumulus des Otages est également situé dans un grand enclos ovale dont la
construction est ultérieure. Identifié par un levé géophysique, il mesure 210 m de long sur
l'axe nord-sud et 175 m sur I’axe est-ouest. Le levé a mis en évidence une forte signature
magnétique courbée d’environ 5 m de large, représentant un large fossé encadré, de part
et d’autre, de plusieurs paires de larges trous placés a 8 m de distance 'un de l'autre dans
chaque paire.3! Il s’agit vraisemblablement de trous qui accueillaient de grands poteaux.
Si c’était bien le cas, I’enceinte a dii étre une structure de bois d’envergure monumentale,
comparable a quelques trés grands enclos palissadés de la fin du Néolithique en Grande-
Bretagne. Un grand nombre de chénes a probablement été abattu pour la construction de
cet édifice d’une taille maintes fois supérieure a celui de Stonehenge. Situé vers le versant
oriental de la colline, il était visible depuis l'est, ce qui souligne I'importance de la vallée
de la riviere Gabhra, entre Tara et Skreen, a cette époque.

R4th na Seanaid ou Rath of the Synods (enceinte des synodes) doit son nom aux
synodes ecclésiastiques qui se seraient déroulées a Tara a I'’époque médiévale. Le
monument fut gravement endommagé entre 1899 et 1902 par les fouilles d’'un groupe
d’illuminés (dénommé « British Israelites »), qui était convaincu que la race anglo-saxonne
était 'une des dix tribus perdues d’Israél, et espérait retrouver ’Arche d’Alliance.?"!

Ce monument présentait ainsi lapparence d'un fort circulaire a multiples
retranchements trés perturbé, jusqu’a ce qu'une fouille menée par O Riord4in en 1952
démontre qu’il présentait une histoire complexe : on y découvrit un enclos entouré d’un
fossé, une série de segments d’enclos palissadés, ainsi qu'une phase a usage funéraire. La
derniére phase fut celle de I’édification du fort circulaire, dont les vestiges sont toujours
visibles aujourd’hui. Cette construction aurait eu lieu entre la fin du 11° siécle et le début
du 1ve siecle de notre ére. Le fort circulaire a été décrit comme le site d’'une ancienne
résidence. I1 comporte de nombreux trous de poteaux, ce qui témoigne peut-étre d’'une
petite habitation de forme sous-rectangulaire. D’autres éléments retrouvés - restes
de foyers, fosses, ossements d’animaux, traces de métallurgie et du travail d’autres
matiéres - ont tous été interprétés comme des vestiges d’habitation.

309 T. O Broin, « Lia Fail : fact and fiction in the tradition », Celtica 21 (1990), p. 393-401. J. Carey, « Ferp
Cluche », Eriu 50 (1999), p. 165-8.

310 J. Fenwick & C. Newman, « Geomagnetic survey on the Hill of Tara, Co. Meath, 1998-9 », Discovery
Programme Reports 6 (2002), p. 1-17.

311 M. Carew, Tara and the Ark of the Covenant (2003).

312 E. Grogan, The Rath of the Synods, Tara, Co. Meath (2008), p. 97, 108.

LA ROYAUTE SACREE 147



Ces trouvailles étaient insolites, consistant pour la plupart en des fragments
d’importations du monde romain ou des copies d’objets romains fabriqués localement.
Parmi ceux-ci figurait un sceau de plomb, un assortiment de perles de verre, des tessons
de récipients de verre et de céramique, et un cadenas de fer. Les poteries comportaient
des fragments de sigillée et il semblerait qu'un grand nombre de tessons, notamment dans
la verrerie, provenait de beaux vases a boire. Les ossements d’animaux, en particulier de
bovins et de porcs, provenant pour certains de grands mammiferes, étaient nombreux,
mais n’ont malheureusement pas été conservés et n’ont donc fait 'objet d’aucune analyse
moderne. Etant donnée la complexité de I’histoire rituelle du monument, et le caractére
inhabituel d’'un grand nombre des vestiges, on peut supposer que le fort & multiples
retranchements avait également une fonction rituelle.

Rath Ghrdinne porte le nom de Grainne, la fille de Cormac mac Airt. Elle fut ’'amante
légendaire de Diarmaid dans un fameux récit de fugue amoureuse raconté dans le Cycle
de Finn, qui s’articule autour de la figure de Finn mac Cumaill. Radth Ghrdinne est un
grand tumulus annulaire comportant un tertre central entouré d’un fossé et d’un talus
extérieur. Les levés aériens et géophysiques ont révélé une séquence remarquable des
tumulus annulaires dans cette zone. Toute une série de tumulus s’y chevauchent, attestant
d’une continuité rituelle soigneusement préparée et exécutée. Plusieurs autres sites,
pratiquement invisibles au niveau du sol, sont présents au nord et nord-ouest.

Plus d’'une douzaine de petits tumulus et deux grands tumulus annulaires se trouvent
a courte distance vers l'ouest, et cette partie du nord de la colline était manifestement
une nécropole trés importante. Les tumulus annulaires sont appelés Claoinfhearta
ou « tranchées en pente » en raison de leurs structures terroyées situées sur le versant
occidental de la colline, en pente abrupte (Fig.7.1). Le tumulus a I'extréme nord était
la demeure supposée du roi Lugaid mac Con, qui se serait effondrée le jour ou celui-ci
prononga un jugement défaillant.

Les personnages a l'historicité contestable tels que les rois Ldegaire, Cormac mac
Airt ou Lugaid mac Con, ont été mentionnés parce que leurs noms sont associés a des
monuments spécifiques du sommet de la colline. Parmi les nombreux autres figures liées
a Tara, on pourrait citer Conaire Mor, personnage de nature davantage mythique, souvent
cité comme exemple du bon roi primordial, qui brisa involontairement ses tabous et fut
en conséquence poursuivi jusqu’a sa mort. Citons également Conn aux cent batailles, & qui
dans Baile in Scdil (La Vision du Spectre), appar(t en réve, a Tara, le dieu Lug et la jeune
femme décrite comme « ’éternelle Souveraineté de I'Irlande » (chapitre 6).3** Lug lui-méme
est évidemment associé par son nom-méme au grand fort circulaire de Rath Lugh, a 2,5 km
au nord-est de Tara, dans la vallée de la riviere Gabhra. Cette enceinte, aujourd’hui cerclée
par une autoroute qui traverse le paysage de Tara, entretient également un lien évident
avec la mythologie de Tara.

Certaines des histoires attachées a Lug et d’autres personnages illustrent, chacune
a leur maniere, une ou plusieurs aspects de la tradition de la royauté sacrée. La figure
du roi sacré est omniprésente dans les cultures du monde entier, et a fait ’objet d'un
corpus d’études considérable depuis '’époque de parution de la céleébre étude comparative

313 A propos de la royauté : D.A. Binchy, Celtic and Anglo-Saxon kingship (1970) ; EJ. Byrne, Irish kings and
high-kings (1973) ; B. Jaski, Early Irish kingship and succession (2000) ; C. Doherty, « Kingship in early
Ireland », dans E. Bhreathnach (dir.), The kingship and landscape of Tara (2005), p. 3-31.

148 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



de James Frazer, Le Rameau d’Or, au début du xx° siecle. Comme I'a souligné Frazer, un
grand nombre de données ethnographiques et historiques montrent qu’il s’agit d’une
institution royale qui n’est pas essentiellement de nature politique, et que le pouvoir de
régner n’est pas synonyme de capacité a régir mais plutdt de garantir ’ordre du monde et
de la société.’

La profusion de modeéles enregistrés dans les nombreuses études littéraires et
anthropologiques nous rappelle qu’il est nécessaire de faire la distinction entre le roi
qui est considéré comme un dieu, et une autre figure royale, présente dans la tradition
irlandaise : un personnage sacré, soumis a des coutumes et rituels, et doté de qualités
quasi divines a travers le mariage sacré.

La royauté médiévale

Les traités de droit du Moyen Age tels que le Crith Gablach (« achat fourchu ») ne
fournissent aucune information sur la nature de la royauté sacrée irlandaise a la période
historique. En revanche, le principe du mariage sacré entre un roi et une déesse est un
important indice du statut sacré attribué a 'origine a la figure du roi. Ce n’est la qu’'un
théme parmi tant d’autres nous donnant un apercu des croyances ancestrales, dont
certaines remontent a 'antiquité indo-européenne.

On connait assez bien, grace principalement aux textes 1égaux, entre autres sources, les
institutions sociales et politiques des premiers temps médiévaux en Irlande. Il est évident,
par ailleurs, que la nature de la royauté a fortement évolué au cours de I'histoire. On ne
saurait s’essayer a la résumer sans s’exposer au risque d’une simplification excessive : les
débats constants entre spécialistes sur nombre d’aspects ne surprendront donc guere. On
admettra général que I'lle était divisée, a I’époque médiévale, en groupes tribaux ou petits
royaumes appelés tiiath, chacun comprenant sans doute plusieurs milliers de personnes.

Il existait peut-étre simultanément une centaine de ces tuath. Le terme désignait un
peuple ou un territoire (le terme indo-européen *teutd possede des homologues dans
presque toutes les langues indo-européennes centrales et occidentales). Le tiath était
gouverné par un roi et son peuple était composé, selon D.A. Binchy, d’'un « groupe de
familles cohabitant dans un domaine particulier, unis dans une soumission collective au
ri (roi), et non par filiation a un ancétre commun (réel ou fictif), et moins encore par la
propriété collective des terres. »%°

Quelle que soit la réalité de la situation juridique, des affirmations de filiation a des
divinités mythiques sont explicites dans les déclarations des lignées royales et dans le
vaste corpus de généalogies. Ainsi les termes de « descendance » et de « parenté » au
sens ol ils s’entendaient autrefois ont pu, selon O Corrain, étre des métaphores d’autres
processus de succession, signifiant par exemple le remplacement d’une dynastie par
une autre, la proximité géographique, ou l'instauration d’une hiérarchie.’*® Le groupe
de base de la parenté dans le tuath était le « fine » : au sens le plus large, ce groupe
pourrait comprendre les descendants d’un arriére-arriere-arriere grand-pére commun.
La société était hiérarchisée, et on dit souvent qu’elle était divisée en trois classes : rois,

314 L. Scubla, « Sacred king, sacrificial victim, surrogate victim », dans D. Quigley (dir.), The character of
kingship (2005), p. 39.

315 D.A. Binchy, Celtic and Anglo-Saxon kingship (1970), p. 7.

316 D. O Corréin, « Creating the past. The early Irish genealogical tradition », Peritia 12 (1998), p. 534.

LA ROYAUTE SACREE 149



seigneurs et roturiers. Ce tableau tripartite résumant I'ordre social est toutefois d’une
simplification excessive.

Une importante population d’esclaves formait le socle inférieur d’'une hiérarchie
complexe. Le terme cumal (« femme esclave ») est parfois usité comme la valeur
d’une unité dans les premiers textes légaux, indiquant qu’il existait un commerce des
esclaves. Les roturiers étaient les hommes libres, parmi lesquels les fermiers prosperes
et certains artisans. Au niveau supérieur, on trouvait les nobles, les savants, les poetes
etles ecclésiastiques. Ceux-ci (et certains artisans) étaient considérés comme des nemed
ou des personnes privilégiées (nemed est I’homologue du nemeton gaulois, désignant
un lieu sacré). Les droits et responsabilités de I'individu étaient variables et fonction
de leur statut. L’institution de la relation contractuelle du clientélisme, un systeme de
devoirs et d’obligations réciproques, créa des relations solides entre ces niveaux de la
société. Un seigneur, par exemple, recevait certains services et fournissait en échange
sa protection a ses clients.

Le roi n’était pas considéré comme un monarque absolu : il entretenait lui aussi une
relation contractuelle avec le peuple. Le roi, ou « ri » (homologue de rix en gaulois et de réx
en latin), était le chef supréme de son tiiath et considérait les chefs des grandes familles
comme ses clients. Ces derniers, & leur tour, avaient pour clientéle les petits seigneurs
et les roturiers. Il existait en outre plusieurs niveaux de royauté : au-dessus du roi (ri
tuaithe), régnaient deux types de grands rois : le ruairi (roi supérieur) et, au-dessus de lui,
le riruireach, le roi de rois supérieurs.

Comme I’a expliqué D. A. Binchy, le ri tuaithe était un roi reconnu comme un suzerain au
moins par les rois de deux autres tribus : il s’agissait seulement d’une relation personnelle,
d’un lien de fidélité, et le ri tuaithe n’avait de fait aucune souveraineté sur les membres de
leur tribu. Le ri ruireach avait une relation du méme ordre avec un certain nombre de rois
supérieurs. Ces relations impliquaient des tributs, des otages ou encore une aide militaire.

Binchy remarqua non sans ironie qu’une grande partie des guerres enregistrées dans
les annales n’étaient sans doute que des expéditions punitives menées contre quelque
subordonné récalcitrant.’'’ Il y avait « peu de guerres mais beaucoup de violence en
Irlande au premiers temps médiévaux ». Ainsi un client libre et laic était dans I'obligation
de prendre les armes et de participer au service militaire si cela lui était demandé. Les
rois, qui pouvaient étre eux-mémes chefs de guerre, disposaient d’une suite de guerriers
ou de gardes du corps.’®

Il convient de mentionner le fian, une troupe d’hommes vivant de chasse et de guerre,
recrutés principalement parmi les jeunes hommes célibataires, sans terres ou en situation
instable, qui n’avaient pas encore le statut de propriétaires membres du tuath. La chasse
et les raids étaient leur préoccupation principale : cette tendance se traduit dans les textes
par de nombreuses allusions métaphoriques au comportement des meutes de loups, ou a
des noms souvent associés a cet animal. En fournissant a ces jeunes délinquants un role
social, l'institution du fian remplissait une fonction semblable au Mdnnerbund, un type de
collectivité fondé sur des liens masculins qu’on retrouvait dans de nombreuses sociétés

317 D.A. Binchy, Celtic and Anglo-Saxon kingship (1970), p. 32.
318 T.M. Charles-Edwards, « Irish warfare before 1100 », dans T. Bartlett & K. Jeffery (dir.), A military history
of Ireland (1996), p. 26. F. Kelly, A guide to early Irish law (1988), p. 66, 97.

150 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



indo-européennes.’* Les actions du fian furent rapportées de maniére romancée dans les
histoires du Fianna et de Finn mac Cumaill, dans la littérature ultérieure.

Barry Cunliffe, qui dirigeait une campagne de fouilles sur la colline fortifiée de
Danebury il y a quelques années, conclut de ces recherches que 'organisation sociale de ce
site & ’Age du Fer était tout a fait comparable au modéle prévalent en 'Irlande ancienne : &
savoir celui d’une société hiérarchisée composée d’un roi, d’'une classe noble de guerriers
et d’artisans, et d’'une classe d’hommes libres. Reconnaissant que la structure sociétale
celtique a pu étre fort différente selon les régions et les époques, il estimait a juste titre que
ce modeéle historique s’appliquait de facon pertinente a la fin de la Préhistoire, davantage
que certains modéles africains ou asiatiques.3?

Le fait est que la société celtique était loin d’étre uniforme, et qu’elle a beaucoup
évolué. Ce fut le cas dans la Gaule de I’époque de Jules César, au cours du 1¢ siecle avant
]J.-C. En Irlande, le développement des grandes dynasties royales était déja a un stade
avancé au VIII® siecle, et accélérait le processus de détribalisation et de désacralisation
de la royauté sacrée. Ces évolutions entrainerent également la disparition progressive
du tilath. Linterprétation par Marion Deane du récit Compert Conculainn (La Conception
de Cu Chulainn), évoquée plus haut, reflete ainsi la nature évolutive du concept de
royauté : dans ce récit, on attribue au roi Conchobar I'introduction du clientélisme en tant
qu’institution royale.

De nombreux auteurs ont rejeté I'image hiérarchisée d’une société irlandaise des
premiers temps médiévaux invoquée par Cunliffe pour expliquer l'ordre social de
Danebury : ils ont fait valoir I’écart de mille ans séparant les deux mondes. Cependant tous
s’accordent & penser que I'archéologie de I’Age du Fer, au sud de I’Angleterre comme dans
d’autres régions du monde celtique, fournit des preuves convaincantes de 'existence d'une
classe dominante, une caste de guerriers, d’artisans qualifiés et de fermiers prospéres.
En ce qui concerne le sommet hiérarchique, on peut tout a fait avancer que la royauté
sacrée fut une caractéristique de la structure sociétale dans diverses régions de I'Irlande
protohistorique, mais aussi de la Grande-Bretagne et 'Europe continentale.

Caracteére et rituels de la royauté sacrée

Nous avons déja mentionné certains aspects essentiels de la royauté sacrée, présents
dans quelques thémes mythiques associés a divers rois de Tara. Ces notions récurrentes
peuvent se résumer comme suit :

- Leroi était ’époux d’une femme qui personnifiait ou incarnait son royaume, comme
I'illustrent les récits évoqués précédemment de rencontres entre un roi (comme Niall et
Conn) et la déesse de la souveraineté. Nous avons décrit certains des rites d’investiture
relevant de ces mariages sacrés.

- Le roi s’identifie avec la terre et le cosmos, c’est un médiateur entre ce monde et
IAutre Monde. Tara, indissociable de la royauté d’Irlande, était d’ailleurs l'objet d’un
niveau particulier de menaces surnaturelles.

319 K. McCone, « Werewolves, cyclopes, diberga, and fianna », Cambridge Medieval Celtic Studies 12 (1986),
p. 1-22 ; « The Celtic and Indo-European origins of the fian », dans S.]. Arbuthnot & G. Parsons (dir.), The
Gaelic Finn tradition (2012), p. 14-30 ; ].F. Nagy, The wisdom of the outlaw (1985).

320 B. Cunliffe, Danebury, vol. 1 (1984), p. 560

LA ROYAUTE SACREE 151



— Le maintien de 'ordre cosmique et la prospérité du pays dépendent d’un souverain
juste qui s’attache a respecter son pacte avec ’Autre Monde. C’était un individu sans défaut
physique, qui obéissait a chaque geis ou tabou qui lui était imposé par 'Autre Monde.

La conception de Conaire Mdr fut la conséquence de 'imprégnation de sa mére divine
par un personnage de 'Autre Monde déguisé en oiseau (cf. chapitre 4), et son régne sur
Tara avait été prophétisé dans une vision. Cette prémonition, relatée dans le récit Togail
Bruidne Dd Derga (La Destruction de 'auberge de Da Derga), se déroule au cours d’'une
cérémonie marquée par le sacrifice d’un taureau :

Alors le roi, Eterscél, mourut. Un festin de taureau (tairbfheis) fut tenu par les hommes
d’Irlande : ils tuérent un taureau et un seul homme en mangea la viande et en but le
bouillon, puis un charme de vérité lui fut chanté lorsqu’il fut couché. Uhomme qu’il
vit dans son sommeil était le futur roi, et le dormeur mourrait s’il proférait le moindre
mensonge.’*

Il existe également un autre récit de festin de taureau dans Serglige Con Culainn (La
Maladie de Cu Chulainn) : le festin est organisé par Ailill et Medb afin de prédire qui sera
le roi de Tara. S’il fut souvent considéré comme un emprunt au récit de la prophétie de
Conaire, Serglige Con Culainn comporte aussi quelques détails supplémentaires, et il y est
question spécifiquement d’un taureau blanc et de quatre druides qui chantent au-dessus
du protagoniste. Mac Cana a déclaré qu’il préférerait voir les deux légendes, ainsi que la
référence au sacrifice des taureaux blancs par les druides dans Historia Naturalis de Pline
IAncien, regroupées dans I'héritage commun des peuples de la Gaule et de I'Irlande.???

Ce festin du taureau a pu étre une pratique tres répandue, méme en Irlande. Un petit
cairn circulaire, aujourd’hui dénommé Carnfree et situé prés de 6 km au sud-sud-est de
Rathcroghan serait, selon certains, la sépulture traditionnelle du guerrier légendaire
Fraoch. Comme nous ’'avons évoqué au chapitre 4, ce héros du Tdin B6 Fraich (La Razzia
des vaches de Fraoch) était probablement associé a Oweynagat.

Ce cairn est I'un des sites d’investiture de la dynastie des O’Conor, anciens rois du
Connacht, aI’époque médiévale. On trouve ainsi dans les Annales de Connacht une célébre,
quoique bréve, description de I'investiture du roi Feidhlim O Conchobhair sur ce cairn en
1310. Cette cérémonie médiévale y est présentée comme un banais rigi (mariage royal),
dans une tentative surprenante de reconstituer ce rite archaique :

Maelruanaid Mac Diarmata, voyant quon refusait a son fils adoptif d’accéder a son
patrimoine royal, décida, en vaillant guerrier qu’il était, de 'imposer en tant que roi
par la force. Il 'emmena donc a Carnfree et I'installa sur le cairn, selon la pratique
des saints, et de Da Conna d’Assylin en particulier ; ainsi son fils Fedlimid mac Aeda
meic Eogain fut proclamé en grande pompe, avec le méme apparat public que tout
autre dignitaire de son sang, de Brian, fils de Eochu Muigmedoin, jusqu’a ce jour-la. Et
lorsque Fedlimid mac Aeda meic Eogain fut uni a la province du Connacht, son pere

321 Traduction extraite de 'ouvrage de Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 158.
322 P.Mac Cana, « Conservation and innovation in early Irish literature », Etudes celtiques 13 (1973), p. 92.

152 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



P'accompagna pendant la nuit, de la maniére décrite par les vieux hommes et inscrite
dans les livres anciens. Et ce fut le mariage royal le plus splendide jamais célébré en
Connacht jusqu’a ce jour-1a.3»

EJ. Byrne a relevé un détail intéressant dans la Tdin B6 Fraich : le héros éponyme de
Carnfree y est plongé, sur les ordres d’Ailill et Medb, dans un bouillon au lard frais et a la
viande de vache, hachées a I’herminette et a la hache. Il s’agit selon lui, de ’exemple le plus
ancien identifié du motif récurrent du héros baigné dans un bouillon curatif : or de par
son association a un site d’investiture, il pourrait étre le souvenir déformé et confus d’'un
rite ancien comme le festin du taureau a Tara.’?* Ce tairbfheis était peut-étre un élément du
feis Temro (le feis ou festin de Tara), tenu une fois durant le régne de chaque roi. L'histoire
nous apprend qu'un certain nombre des rois de Tara organiserent le feis, le dernier s’étant
tenu en ’an 560 pour le roi Diarmait Mac Cerbaill.

Binchy a souligné que le feis de Tara marquait ’'apothéose d’un roi sacré et était organisé
pour célébrer la culmination de son régne, peut-étre apres avoir prouvé sa vaillance au
combat ou imposé son pouvoir sur toutes les tribus assujetties a son royaume.’?

Un autre rituel d’investiture a Tara était de nature équine. Certaines des épreuves
auxquelles était confronté le prétendant au tréne sont décrites dans le récit De Shil Chonairi
Moir (Sur la Postérité de Conaire Mor).**¢ Conaire Mor y releve avec succes plusieurs défis :

Il y avait un char royal a Tara, auquel étaient attelés deux chevaux de méme couleur
qui n’avaient jamais été attelés a un char. Mené par un prétendant qui n’était pas
destiné a la souveraineté, le char basculait a la verticale pour 'empécher de le
controler, et les chevaux sautaient follement devant lui. Et il y avait un manteau de
roi dans le char : pour celui qui n’était pas destiné a la souveraineté, le manteau était
trop grand. Il y avait deux pierres a Tara : & savoir Blocc et Bluigne. Celui qu’elles
acceptaient, elles s’écartaient de son passage, et le char passait simplement entre
elles. Et ala fin de la course en char se tenait la pierre de F4l, le ferp cluche. Face a celui
qui était destiné a la souveraineté de Tara, la pierre de Fal criait devant l’essieu de
son char, si bien que chacun I’entendait. Face a un prétendant qui n’était pas destiné
a la souveraineté de Tara, les deux pierres Blocc et Bluigne, bloquaient son passage,
restant serrées, de sorte qu’on ne pouvait passer entre elles le plat de la main, tandis
que la pierre de Fal ne criait pas devant son essieu.

Selon Heinrich Wagner, un char tiré par deux chevaux (blancs)??’ était le symbole de la
royauté dans la tradition iranienne, thrace et peut-étre romaine. La présence de chevaux
sauvages est significative, et renvoie notamment au récit de Tacite déja mentionné, dans

323 A.M.Freeman, Annala Connacht (1944), p. 223

324 FEJ. Byrne, Irish kings and high-kings (1973), p. 19.

325 D.A. Binchy, « The fair of Tailtiu and the feast of Tara », Eriu 18 (1958), p. 113-138.

326 Texte et traduction : L. Gwynn, « De Sil Chonairi Méir », Eriu 6 (1912), p. 130-43, qui traduit ferp cluche
par « pénis de pierre », mais J. Carey dans « Ferp Cluche », Eriu 50 (1999), p. 165-8, stipule que la pierre
d’oracle Fal, était une dalle sur laquelle crissait la jante de la roue et non pas son essieu. Pour lire d’autres
commentaires sur la traduction de Gwynn, consulter 'ouvrage de J. Carey, « Tara and the supernatural »,
dans E. Bhreathnach (dir.), The kingship and landscape of Tara (2005), p. 32-48.

327 H. Wagner, Studies in the origins of the Celts (1971), p. 17.

LA ROYAUTE SACREE 153



lequel les hennissements et ébrouements de chevaux sauvages, parfois attelés a une
charrette ou a un char sacré, étaient interprétés par les prétres et les rois comme des
augures divines (cf. chapitre 5). Conor Newman a ainsi souligné que les chevaux sauvages
a la liberté non ternie par le labour ou l’esclavage, jouent souvent un role fondamental
dans la sélection d’'un prétendant a la royauté de Tara : la récurrence de ce motif pourrait
signifier qu’une déesse de la souveraineté aux caractéristiques équines était la garante de
cette institution.

Conaire Mor réussit I’épreuve et entre a Tara a bord du « char de la souveraineté », ou
il est salué par la pierre de F4l, surnommée « pierre du destin » :

Son char I'attendait, contenant le manteau royal. Les chevaux y attendaient Conaire ... Il
se tint debout dans le char qui se mit en mouvement. Il se dirigea vers les deux pierres,
qui s’écartérent de son passage. Il alla vers la pierre de Fal, entouré des armées, sa mere
devant lui. La Fal crie. « La Fé&l I’a accepté ! » crient les armées. Elles décident alors de
cesser le combat. Rendant hommage a Conaire, elles lui octroient le patrimoine de son
pere. Elles le reconnaissent comme le fils d’Eterscél Moér et lui donnent la souveraineté
et les terres de son pere. Conaire saisit des terres pour les armées et pourvoit a leurs
besoins pendant neuf jours. Elles prononcent un commandement : il ne doit pas étre
présent a Tara au coucher du soleil ni au lever du soleil.??

11 est manifeste dans ce récit que les armées viennent de ’Autre Monde. Leur intimation a
Conaire d’éviter le coucher ou lever du soleil a Tara, n’est autre que I'un des geissi ou tabous
qu’elles placent sur sa royauté. Ces tabous sont des contrats passés avec 'Autre Monde :
on en trouve une description dans Togail Bruidne Dad Derga (La Destruction de ’'auberge
de D& Derga), qui présente version alternative de son accession au troéne, qui en outre ne
mentionne pas le commandement relatif au coucher et au lever du soleil. Cette allusion
a la nature solaire des rois de Tara, a peut-étre été considérée comme inappropriée dans
T'histoire d’un roi condamné.

L’approbation de I’Autre Monde pour le régne de Conaire, signifiée par le festin du
taureau et les cris de la pierre de Fal, se manifeste également dans la présence de Némglan
de ’Autre Monde (cf. chapitre 3) qui énonce la série de tabous censés garantir le succes de
son régne :

Jamais vous ne contournerez Tara par la droite, ni Brega par la gauche. Vous ne devez
pas chasser les mauvaises bétes de Cerna. Vous ne devez pas passer neuf nuits de
suite hors de Tara. Vous ne devez pas passer non plus la nuit dans une maison dont
la lumiére du feu est visible apres le coucher du soleil, depuis l'extérieur. Et quand
vous entrerez dans le domicile d’'un homme rouge, vous ne devrez pas étre précédé de
trois hommes rouges. Et aucun raid ne doit se produire dans votre royaume. Et apres
le coucher du soleil, aucune visite de femme seule ou d’homme seul ne sera permise
a votre domicile. Et jamais vous ne devez intervenir dans une querelle entre deux de
VoS serviteurs.3?

328 L. Gwynn, « De Sil Chonairi Méir », Eriu 6 (1912), p. 139. A propos des tabous de Conaire Mér : T. Sjéblom,
Early Irish taboos (2000), p. 152.
329 Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 159.

154 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Le regne de Conaire fut marqué par la prospérité, et connut « une telle abondance de
biens que personne ne tua personne dans toute I'Irlande ». Ainsi les riviéres Bush et
Boyne débordaient de poissons, et ce regne fut sans tonnerre ni tempéte : « Du milieu
du printemps au milieu de 'automne, le vent ne fit bouger pas méme la queue d’'une
vache ». Toutefois, les fréres adoptifs de Conaire et leurs compagnons se corrompirent
dans le vol et le pillage, et il ne parvint pas a les stopper, violant I’un de ses tabous, a savoir
Iinterdiction de tout vol durant son régne. Il intervint finalement, épargnant ses freres
bien-aimés, mais condamnant a mort leurs compagnons. Enfin, reconnaissant le caractére
injuste de sa décision, il la révoqua, et ordonna leur expulsion vers la Grande-Bretagne. En
commettant cette injustice, il viola « la vérité du prince » (fir flathemon).

La double faute qu’il commet de briser un tabou et de prononcer un jugement injuste,
est, selon O Cathasaigh, I'exemple irlandais d’un théme indo-européen récurrent que
Georges Dumézil a appelé « le péché unique du roi » : un acte irréparable, qui détruit la
raison d’étre de la souveraineté.’*® Le respect des tabous équivaut pour le roi au respect
de ses obligations. Or Conaire le condamné viole ses tabous les uns apres les autres. Il ne
se montre pas non plus capable d’empécher trois cavaliers en manteaux rouges, portant
des armes rouges, et montés sur des chevaux rouges, de passer la porte de '’Auberge de D4
Derga avant lui. La catastrophe s’ensuit et le roi et sa troupe périssent tous dans la violente
destruction du lieu.

La notion de fir flathemon ou « la vérité du prince » fait partie intégrante de I'idéologie
de la royauté sacrée. Myles Dillon a comparé ce concept a « I’Acte de Vérité » présent
dans la tradition de 'Inde ancienne (en sanskrit : *satya -kriya). En effet, dans certaines
histoires des traditions indienne et irlandaise, la déclaration formelle de la vérité est
considérée comme un acte magique. La coincidence de I'idiome et de cet épisode implique
un héritage commun.33!

La conviction du principe sacré de vérité est exprimée dans le texte Audacht Morainn
(Le Témoignage de Morainn), qui constitue selon Binchy le plus ancien speculum principis
ou « miroir des princes » d’Europe occidentale. Un juge mythique s’y adresse longuement
a un roi mythique et lui rappelle des conséquences bénéfiques d’une souveraineté juste.

Binchy définit la vérité du prince ou fir flathemon comme suit :

Fir flathemon apporte la prospérité et la fécondité aux hommes, aux bétes et aux
récoltes ; les saisons sont tempérées, le mais est grand et robuste, les arbres portent
en quantité des fruits, baies et noix, les vaches donnent une abondance de lait, les
rivieres et les estuaires regorgent de poissons, les hommes sont épargnés des pestes,
des famines et des catastrophes naturelles, la paix interne et la victoire sur les ennemis
extérieurs sont assurées. L'opposé de la fir flathemon est gdu flathemon, «'injustice du
prince » (littéralement « la fausseté du prince »), qui provoque tous les désavantages
correspondants pour son tuath.s?

330 T. O Cathasaigh, « Gat and Diberg in Togail Bruidne Da Derga », dans A. Ahlqvist etal. (dir.), Celtica
Helsingiensia (1996), p. 203-13.

331 M. Dillon, « The Hindu Act of Truth in Celtic tradition », Modern Philology 44 (1947), p. 137-40 ; « The
archaism of Irish tradition », Proceedings of the British Academy 33 (1947), p. 245-64.

332 D.A. Binchy, Celtic and Anglo-Saxon kingship (1970), p. 10. Traduction dans Koch & Carey, The Celtic heroic
age, p. 178. C. Watkins, « Audacht Morainn », Eriu 30 (1979), p. 181-98.

LA ROYAUTE SACREE 155



Le roi juste garantissait Pordre du cosmos dans le monde indo-européen. A cet égard,
Calvert Watkins cite plusieurs exemples, dont un tiré d’Audacht Morainn : « la paix se
réalise par la vérité duroi ... », un autre extrait de Rig-Véda : « Par la vérité, Mitra et Varuna,
propagateurs et amoureux de la vérité, vous avez acquis des connaissances précieuses » et
un exemple issu d’'un hymne védique : « Par la vérité, la terre est soutenue, (et) le ciel est
soutenu, ainsi que le soleil. »333

Lugaid mac Con était le prédécesseur (et pere adoptif) de Cormac mac Airt au trone de
Tara. Un jour, le jeune et précoce Cormac assista au jugement rendu par son pere adoptif
dans une affaire d’importance mineure liée a une intrusion de moutons. L’histoire est
contée dans Cath Maige Mucrama (La Bataille de Mag Mucrama), récit du 1x° siécle :

Unjour, des moutons brouterent la guede de lareine, épouse de Lugaid. La question fut
soumise au jugement du roi Mac Con. « Je décide que les moutons seront confisqués ».
Le jeune Cormac était assis a coté de lui sur le canapé. « Non, mon pere, dit-il, 1a tonte
des moutons pour le broutage de la guéde serait plus juste, car la guede repoussera
et la laine repoussera sur les moutons ». « C’est 1a le vrai jugement », s’écria tout le
monde. « De plus, c’est le fils d’un véritable prince qui I’a prononcé ». C’est alors que
le cOté de la maison ou avait été rendu le mauvais jugement s’écroula aux pieds de la
falaise. Et il y resta pour toujours, connu comme le Cldenferta de Tara.>*

Comme nous l'avons auparavant souligné, les Claoinfhearta sont deux grands tertres
funéraires situées sur la pente escarpée du versant ouest de la colline, emplacement sans
doute d’une certaine importance, puisqu’on sait que d’autres tumulus ont également cette
orientation (Fig. 7.1). Leur nature funéraire aurait été évidente méme pour un antiquaire
médiéval, de surcroit leur positionnement inhabituel sur une pente raide se préte a
merveille au mythe de la maison effondrée qui leur est associé. En outre, ce site offre un
parfait exemple de la malléabilité des mythes : dans un texte en particulier, ’effondrement
de ces « tranchées en pente » fut présenté par I'Eglise comme la conséquence d’une
malédiction prononcée par Saint Patrice lorsqu’on assassina son aurige, et qui provoqua
un tremblement de terre.’*

Leffondrement de cette maison n’est pas 'unique conséquence du mauvais jugement
de Lugaid mac Con, cependant, et le récit se poursuit ainsi :

Apres cela, il ne resta roi de Tara qu'une année de plus, durant laquelle I’herbe refusa
de pousser sur la terre, les feuilles cessérent d’apparaitre sur les arbres, et les graines
sur les épis de froment. En conséquence, il fut expulsé du tréne par les hommes
d’Irlande, parce qu’il était devenu un souverain illégitime.

Comme nous ’avons vu dans le récit Compert Conculainn (La Conception de Cu Chulainn),
lorsque les oiseaux dévastent le territoire de Conchobar & Emain Macha (chapitre 1),
Iimage d’un pays sinistré indiquait avec éloquence que la déesse de la souveraineté avait

333 C. Watkins, « Audacht Morainn », p. 183, 184, 186.
334 M. O Daly, Cath Maige Mucrama (1975), p. 59 comportant quelques modifications.
335 J.Carey, « The two laws in Dubthach’s judgement », Cambridge Medieval Celtic Studies 19 (1990), p. 2.

156 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



retiré son soutien. De toute évidence, une série de mauvaises récoltes, une famine ou la
peste pouvaient avoir des conséquences désastreuses sur le régne d’un roi sacré.

Lorsque Cormac mac Airt succéde a Lugaid mac Con, ’équilibre cosmique et la fertilité
de la terre sont rétablis. Cette forme de prospérité renouvellée a sans doute impressionné
Phistorien Tite-Live. Dans son Histoire de Rome, il rapporta lhistoire du roi quasi-
légendaire des Bituriges, Ambigatus, qui aurait gouverné il y a plusieurs siecles une partie
de la Gaule. Le pays était alors remarquable, « si riche en grain et si peuplé ».3%

Plus d’un millénaire plus tard, les récoltes du régne du roi Macbeth (si souvent
calomnié) furent si abondantes qu’elles mériterent une mention (« fertile tempus erat ») :
ceci était peut-étre une affirmation du peuple écossais des caractéristiques d’un roi juste.>?’
Silextraordinaire capacité de stockage des collines fortifiées telles que Danebury pourrait
fort bien prouver leur réle central dans la redistribution des biens dans la communauté,
peut-on également supposer qu'une abondance si visible de grain et de bétail servit
également de démonstration publique d’un régne fructueux ?

La perfection physique était un autre attribut essentiel du roi sacré. Citons 'exemple
le plus connu du mythique Nuadu, des Tuatha Dé Danann, qui aprées avoir perdu un bras
fut équipé d’une prothese d’argent, qui lui valut le nom d’Argatldm ou « main d’argent ».
Atteint dans son intégrité physique, il n’était plus en droit de régner. Le seul roi mentionné
dans les textes légaux qui perdit la royauté de Tara d’'une facon semblable fut Congal
Céech, au vire siécle, qui fut aveuglé d’un ceil par une abeille.**® Cormac mac Airt est quant
a lui présenté comme le roi idéal dans la littérature de I'Irlande ancienne. Renommé pour
sa sagesse et son esprit de justice, il permet a son pays de devenir une véritable « terre de
promesse » sous son régne. Cependant, un an avant sa mort, il connut l’exil a Achaill, la
colline de Skreen, a I’est de Tara, apres avoir perdu un ceil dans une confrontation.3*®

Un souvenir de mutilation royale survit dans la légende bretonne de Méloir de
Cornouailles. Le pere du héros, le roi, qui avait apporté une grande prospérité au royaume,
fut un jour tué par son frére Rivod. Suite a ce fratricide, Rivod coupa la main droite et le
pied gauche de Méloir pour le disqualifier a la royauté et s’'emparer du trone. Le régne
de l'usurpateur fut désastreux. Un jour, par miracle, un ange donna a Méloir une main
d’argent et un pied de bronze. Ceci n’empécha pas Méloir d’étre finalement décapité,
cependant il devint,  titre posthume, un saint bien connu faiseur de miracles.?*

Monuments royaux

La grande difficulté d’identifier des preuves matérielles de royauté sacrée ne surprendra
guere. Il est possible que la Salle des Banquets de Tara ait joué un réle dans des rites
d’investiture. Ce terrassement linéaire aménagé a 70 metres au nord de l’enceinte des
synodes (Rath of the Synods), se compose de deux talus paralléles. Les savants médiévaux
le dénommeérent « Teach Miodchuarta » ou « hall & hydromel » : il a fait ’objet de moult
spéculations, portant méme sur la disposition des sieges.

336 Livy, Ab Urbe Condita, 5.34 ; voir M. Peacock, The early history of Rome (2005), p. 388.

337 Verset dans le Chronicle of Melrose cité par E.J. Cowan, « The historical MacBeth », dans W.D.H. Sellar
(dir.), Moray : province and people (1993), p. 123.

338 F.Kelly, A guide to early Irish law (1988), p. 19.

339 T. O Cathasaigh, The heroic biography of Cormac Mac Airt (1977), p. 69.

340 G. Hily, Le dieu celtique Lugus (2012), p. 245 ; AY. Bourges, « Melor », dans J.T. Koch (dir.), Celtic culture, vol.
4 (2006), p. 1288.

LA ROYAUTE SACREE 157



La Salle des Banquets est ainsi constituée de deux talus paralléles, distants d’environ
25 métres et d’une longueur de 203 meétres : ils sont 1égérement courbés et descendent
en pente douce du sud au nord. Ces talus ont vraisemblablement été élevés avec le
contenu excavé de la zone intermédiaire, laquelle se trouve maintenant au-dessous
du niveau du sol. Le talus situé a ’ouest comporte au moins de cinq ouvertures, et on
en compte cing ou six dans celui de I’est. Pour Conor Newman, la Salle des Banquets
(Fig. 7.1) est I'un des monuments les plus tardifs de la célebre colline, et a pu étre
batie entre le ve et le viire siécle apres J.-C. Il a proposé une interprétation originale du
paysage, imaginant qu’il accueillait une voie processionnelle con¢ue pour réunir les
ruines de Tara en une méme arene religieuse formelle, et pour transformer la colline
et ses monuments en un théatre du sacré.?*

Parce que ’espace entre les talus est semi-souterrain, la Salle des Banquets est le seul
monument de la colline n’offrant aucune vue sur le monde extérieur. En partant du nord de
Tara, qui est I’extrémité la plus basse du site, le visiteur peut suivre une voie cérémonielle
qui conduit jusqu’au sanctuaire de Rath na Ri, au sommet, et ainsi pénétrer littéralement
dans les terres de Tara. Suivant cette grande allée, il peut entrevoir les sépultures des rois
et des reines ancestrales de Tara a travers les ouvertures qui se présentent du coté droit.
Nul doute que lors des cérémonies d’inauguration, cet agencement constituait un rappel
constant, pour le groupe royal, aux vies de ses ancétres et aux lourdes responsabilités
associées a la royauté du monde, et au fait qu’a travers cette cérémonie d’investiture, il
était sur le point de prendre sa place dans I’histoire. La colline de Skreen est visible a I'est :
c’était le lieu d’exil pour les rois qui enfreignaient les tabous ou ne se montraient pas a la
hauteur de leur role de souverain juste et irréprochable. Cormac mac Airt fut ainsi banni
a Skreen apres avoir été physiquement amoindri au combat.

Les Claoinfhearta, a 'ouest, sont associés au malheureux Lugaid mac Con mentionné
précédemment. Il y a dix siecles, le groupe royal sortaient de la voie cérémonielle pour
circuler autour des remparts de Rath na Ri, et pénétraient dans le sanctuaire intérieur par
Tentrée de l’est. ’apogée de la cérémonie d’investiture était le moment ou le roi placait
le pied sur le Lia Fail, a c6té du Tumulus des Otages, proclamant ainsi son regne légitime.
Quoique cette voie ne soit actuellement toujours pas datée, il serait possible, en principe,
de tester cette hypothése enthousiasmante par une fouille archéologique. En outre, il s’agit
d’une théorie qui nous rappelle la possible importance des voies processionnelles menant
aux enclos circulaires.

L’architecture de certains ringforts, ces forts circulaires du Moyen Age, pourraient
témoigner du role que ces monuments jouaient dans les cérémonies royales : il semblerait
en effet qu’ils avaient une fonction particuliére ou une forme d’occupation inhabituelle.
Warner a ainsi suggéré que le fort de Sessiamagroll, non loin de Benburb dans le comté de
Tyrone, était un site royal. Sa grande envergure, sa position dominante au sommet d’une
colline, et son profond fossé, sont des indications de I'importance qu’il avait jadis. On y
trouve également un grand tumulus contigu au rempart, a 'intérieur, qui selon Warner a
pu étre un site d’investiture.?#

341 C.Newman, « Procession and symbolism at Tara : analysis of Tech Midhchuarta (the ‘Banqueting Hall’) in
the context of the sacral campus », Oxford Journal of Archaeology 26 (2007), p. 415-38.
342 R.B. Warner, « The fort of Sessiamagaroll, Co. Tyrone », Duiiche Néill 14 (1983), p. 9-23.

158 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Cette juxtaposition d’'un tumulus et d’un fort circulaire se retrouve ailleurs en Irlande.
Cest le cas notamment dans I'un des forts circulaires conjoints de Rathbrennan, a I’est de
Roscommon, qui surplombe le site ecclésiastique de Saint Commadn, bati au vi° siecle, et
aujourd’hui situé en plein centre ville, a seulement trois kilometres de Rathbrennan. Ces
deux forts imposants sont situés pres d’un sommet de colline : I'un d’eux, a l’est, contient
en son sein un tumulus contigu au rempart. Au sommet du tumulus, une dépression
pénannulaire comportant une ouverture vers 'est indique que le monument a été modifié
pour quelque autre usage.

Il semblerait que le fort et le tumulus mentionnés dans ’Acallam na Sendrach (Les
Récits des ainés d’Irlande), écrits au XII¢ ou au XIII¢ siécle, soient ceux de Rathbrennan.
Dans ce récit, Saint Patrice et Cailte se seraient assis ensemble au sommet du tumulus, lors
d’un voyage a travers le comté de Roscommon. Dans cet extrait, on trouve une explication
sur l'origine du nom de Rathbrennan :

... lIs reprirent leur route vers le sud de la Forét du Meurtre des Proches, qui s’appelle
maintenant la Forét de Comman [Roscommon], ol les neuf fils de Uar, le fils d’Indast,
s’étaient entretués, et c’est la raison pour laquelle on I'appelle la Forét du Meurtre des
Proches. Puis ils continuérent leur route vers le Fort de Glas, qui s’appelle maintenant
le Fort de Brénainn [Rathbrennan]. Une tente fut érigée la pour le Roi de Connacht, et
Patrice et Cailte allérent s’asseoir sur un tertre au bord du fort.3*

Cette histoire présente peut-étre un souvenir médiéval de I'usage ancien de ce tumulus,
et 'inclusion de la figure de Saint Patrice pourrait étre une tentative de lui conférer une
perspective chrétienne. Le jumelage d’un fort et d’un tumulus se retrouve également a
Rathra, prés de Castlerea (Roscommon). On trouve deux tumulus & lintérieur de cette
grande enceinte & multiples retranchements, dont le plus large comporte une petite
dépression pénannulaire ouverte a ’est-sud-est.>* Il est fort probable que des monuments
comme ceux-ci étaient deslieux de cérémoniesroyales dans les premiers temps médiévaux.

Les vestiges archéologiques de rites royaux ayant eu lieu dans I'Irlande préhistorique
sont sans doute représentées a Navan Fort (cf. chapitre 5), ou certains rituels importants
tels que le sacrifice de chevaux furent pratiqués. Des rites semblables eurent également
lieu & Rathcroghan, comme I'indique les éléments d’architecture monumentale révélés
par le levé géophysique. La construction répétitive de structures circulaires en un seul
et méme endroit, leur enfouissement sous un grand tertre, et les lignes radiales tracées
au sommet (qui nous rappellent celles du cairn de Navan) sont autant d’éléments nous
suggérant que certains événements organisés a Rathcroghan et a Navan furent a peu
prés contemporains.

Les voies palissadées de forme trapézoidale, menant par l'est au tumulus de
Rathcroghan et a I'enceinte toute proche au nord, sont particuliérement intéressantes.
Ce sont des versions plus grandes des voies retrouvées a Navan et Knockaulin, qui furent
peut-étre des chemins de procession. Newman, dans ses recherches sur le role de la Salle
des Banquets de Tara, fit d’ailleurs remarquer que celle-ci constituait aussi une voie

343 A.Dooley & H. Roe, Tales of the Elders of Ireland (1999), p. 38-41.
344 J.Waddell, « Continuity, cult and contest », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (2011),
p. 206.

LA ROYAUTE SACREE 159



d’acces a une enceinte circulaire, a savoir Rath na Ri. Il fut noté que dans cet exemple, tout
comme dans les sites de Rathcroghan, Navan, Knockaulin et Glauberg, prés de Frankfort
(ci-dessous), le plan présente un degré d’asymétrie assez intrigant.

Nous avons déja évoqué I'hypothése selon laquelle le fort circulaire du Rath des
Synodes était un habitat entre la fin du 11° siécle et début du 1ve siécle aprés J.-C. On pensa
ainsi que les trous de poteaux étaient les vestiges d’'une petite maison rectangulaire, et
que les trouvailles associées étaient des débris d’habitation. Des avis divergents ont été
émis, comparant le corpus d’artefacts retrouvés aux objets semblables provenant des
sanctuaires de I’Age du Fer et de 'époque romano-britannique en Angleterre, a instar des
sanctuaires d’Uley dans le Gloucestershire, ou de la structure rectangulaire d’Heathrow.
A Uley, beaucoup d’objets étaient banaux, voire d’usage domestique, mais on leur imputa
une importance rituelle en raison du contexte.?*

Cette idée fut soulignée par Newman a propos de Tara :

Les éléments essentiels de la mythologie et les rituels de la royauté sacrée sont, du fait
de leur nature méme, indétectables, car situés au-dela du champ d’intervention de
la recherche scientifique. Il reste que les archéologues rester conscients du fait que,
dans contextes religieux ainsi chargés de sens, des détails paraissant insignifiants
revétaient peut-étre la plus haute importance magico-religieuse. En effet comment a-t-
on pu autrement conférer aux taches les plus triviales et aux objets les plus ordinaires
une telle portée religieuse ?%6

Cette remarque s’applique sans doute également au site de Rathgall, dans le comté de
Wicklow, qui a été décrit comme un habitat important de la fin de ’Age du Bronze. 1l
s’agit d’une colline fortifiée entourée de plusieurs remparts, qui a fait 'objet des fouilles
limitées menées par Barry Raftery, en attente de publication compléte.3*’ Selon le rapport
préliminaire, le site comporte quatre remparts plus ou moins concentriques délimitant
une zone d’environ 7,3 hectares. Une fouille dans I'enclos central (bati en pierres et
datant possiblement du Moyen Age) a révélé un fossé circulaire préhistorique. Ce fossé
renfermait une structure circulaire de bois, qu’on pense étre une grande habitation, car
elle présentait également des vestiges d’occupation et de travail du bronze.

Les nombreux artefacts découverts incluent de preuves de fabrication d’armes,
d’objets d’or, de perles exotiques en verre, des restes de crémation, et un dépot de bronzes.
Cet abondant mobilier démarque Rathgall de ses contemporains. Ces éléments, combinés
a lenvergure inhabituelle de la maison (s’il s’agissait effectivement d’une habitation), a
son emplacement distinct au sommet d’une colline, et aux preuves inhabituelles de rituels,
sont les caractéristiques d’un site d’une stature considérable. Mais cette explication
purement fonctionnelle ne saurait suffire. Le terme méme d’hillfort (colline fortifiée) peut
induire en erreur. Si les remparts datent de la fin de ’Age du Bronze, ils pourraient avoir

345 E. Bhreathnach, « Transforming kingship and cult : the provincial ceremonial capitals in early medieval
Ireland », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (2011), p. 127 ; G. Dowling, « The
architecture of power : an exploration of the origins of closely spaced multivallate monuments in
Ireland », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (2011), p. 229.

346 C.Newman, « Procession and symbolism at Tara », Oxford Journal of Archaeology 26 (2007), p. 430.

347 Breve description dans J. Waddell, Prehistoric archaeology of Ireland (2010), p. 285.

160 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



servi a délimiter - plutét qu’a défendre, au sens militaire du terme - une grande enceinte
cérémoniale comportant un centre sacré en son sein.

II ne fait guere de doute que la royauté sacrée représentait, dans lIrlande
préchrétienne, une puissante institution. Il est probable également qu’elle était présente
ailleurs en Europe en tant que tradition préhistorique, dans des sociétés rurales et tribales
fondées autour d’entités politiques similaires. Dans les études archéologiques, les élites
politiques sont souvent définies par leur désir d’ériger des structures monumentales, par
leurs sépultures somptueuses, ou par leur capacité a acquérir des objets exotiques ou de
luxe. Certains faits historiques indiquent qu’il s’agit souvent d’'une hypothese réaliste,
meéme si le terme « élite » renvoie plutdt a un concept vague, quoiqu’utile, dans le grand
corpus littéraire d’études archéologiques sur les sociétés hiérarchisées.

La recherche de davantage de précision pour définir le concept d’élite reste un défi
dans ce contexte. Différents types d’élites sociales en Europe préhistorique ont été définis
par les chercheurs. Le concept de la chefferie, inspiré par des analogies ethnographiques
et par I'anthropologie sociale, a gagné une certaine popularité dans les années 1970 en
fournissant des explications a la complexité des archives archéologiques de ’dge du
Bronze, et plus particuliéerement du début de I’age du Fer. Le concept de la chefferie s’est
avéré durable mais controversé.

Preuves funéraires

L’étude de la culture matérielle, notamment celle des armes et des armures, a encouragé
I'identification des aristocraties guerrieres. On trouve dans les études archéologiques
un usage en filigrane de l'adjectif « royal », se rapportant souvent aux enterrements
protohistoriques. On fait référence a une « tombe royale » dans le cas, par exemple,
quelques tombes a char trouvées dans le Yorkshire, comportant des mobiliers funéraires
de dignitaires de haut rang, et considérées comme des sépultures royales.’ Sur le
continent, les termes de « tombe princiére » ou de « Fiirstengrab » sont souvent utilisés
pour définir de riches sépultures. Ces derniéres, notamment les « résidences princiéres »
ou « Firstensitzen », sont des vestiges bien connus du monde celtique de la période de
Hallstatt et de La Téne. On a beaucoup écrit au sujet de ces élites celtes et de leur controle
du territoire, de leur montée en puissance et de leur déclin, et de leur relation économique
avec la région méditerranéenne.

Dans les différentes formes de chefferies proposées par les historiens pour expliquer
des sociétés complexes, I'existence des rois est rarement évoquée. Peut-étre est-ce di a la
compréhensible association entre la royauté et la formation des états, et avec la monarchie
absolue, représentée par un souverain béni de Dieu et régnant par sa grace. Cependant,
certaines preuves linguistiques suggerent que tous les peuples indo-européens ont, a
une époque ou a une autre, été régis par des rois tribaux, comme semblent I'indiquer les
différentes origines du mot « roi » dans les langues indo-européennes : ainsi *rég-s est
Pancétre linguistique de raj- en sanskrit, réx en latin, ri en gaélique, rhi en gallois, et -rix
en gaulois.3*

348 M. Parker Pearson, « Food, sex and death », Cambridge Archaeological Journal 9 (1999), p. 56.
349 D.A. Binchy, Celtic and Anglo-Saxon kingship (1970), p. 3. Pour lire une opinion sceptique, consulter
Touvrage de K. McCone, Pagan past and Christian present (1990), p. 14.

LA ROYAUTE SACREE 161



La structure irlandaise des tuath, qui, comme nous l'avons évoqué, consistait en
groupes tribaux ou en petits royaumes composés de milliers de personnes gouvernées
par un ri tuaithe, permettent de mieux comprendre le fonctionnement général des polities
(administrations politiques) ou des chefferies. L’organisation politique irlandaise reposait
ainsi sur deux structures de base : celle de petites entités politiques gouvernées par des
rois, et celle de groupes plus larges dirigé par des rois supérieurs, qui font écho aux
chefferies simples et complexes évoquées dans la littérature anthropologique.

Ce modeéle hiérarchique irlandais pourrait étre appliqué a la fois a certains groupes
politiques plus modestes de la protohistoire en Grande-Bretagne et en Irlande, et aux
groupes plus grands et plus complexes identifiés dans certaines régions continentales. De
maniére plus significative, ce modele nous permet d’envisager l’existence de rois sacrés
parmi les élites de ces chefferies. Si les rois sont parfois mentionnés dans la littérature
ancienne, les sources classiques plus tardives sont pour la plupart muettes a leur sujet.
Le mythe de la fondation de la colonie grecque de Massalia, rapporté par Aristote, fait
peut-étre référence a ce type de modeéle hiérarchique, et comme nous l’avons signalé, le
souvenir de la grande prospérité d’une partie de la Gaule sous le réegne d’Ambigatus, a pu
étre percu comme la marque d’un roi sacré.

Dans ses mémoires, Jules César ne confie guere d’informations sur la nature de la
royauté, et les historiens s’accordent généralement a penser que la puissance de la royauté
traditionnelle accusa un déclin a cette époque. Toutefois, un siecle plus tard, lorsque
Tite-Live se moque, dans ses écrits de Marice, de la tribu celte des Boiens, qui prétendait
étre divin et affirmait étre un dieu, il se peut qu’il ait documenté un détail important :

Au moment ou s’agitait le sort des plus illustres tétes, un certain Marice, Boien, de la
lie du peuple, osa (j°’ai honte de le dire) se méler aux jeux de la fortune, et provoquer
au nom du ciel les armes romaines. Déja ce libérateur des Gaules, ce prétendu dieu
(c’est le nom qu’il s’arrogeait), avait rassemblé huit mille hommes, et entrainait les
cantons des Eduens le plus a sa portée, lorsque ce peuple fideéle, avec une force choisie
et les cohortes qu’ajouta Vitellius, dispersa cette multitude fanatique. Pris dans le
combat, Marice fut exposé aux bétes. Comme elles tardaient a le dévorer, le stupide
vulgaire le croyait invulnérable : Vitellius le fit tuer sous ses yeux.>*

11 semblerait que la révolte qui eut lieu sur le territoire des Boiens en Gaule occidentale
en l’an 69 apres J.-C., ne fut pas une simple rébellion de paysans ou une manifestation
messianique.®* En dépit du mépris de Tite-Live pour Marice et ses partisans, il est fort
possible que le malheureux Boien, par temps de grave crise, ait délibérément invoqué
Tordre ancien pour encourager ses partisans a relever ce défi. Des restes évanescents de la
royauté sacrée peuvent ainsi avoir survécu a la conquéte romaine.

On pourrait toutefois, semble-t-il, trouver des indices antérieurs. Comme nous
lavons déja mentionné, les images des chevaux a tétes humaines pourraient renvoyer
aux invocations équines pratiquées lors des rites de royauté (Fig.5.6). John Creighton a

350 Tacite, Histoires livrel, 61 ; cf. W.H. Fyfe & D.S. Levene, Tacitus (1997), p. 93.

351 Ce passage a fait I'objet d'une recherche par M. Gwyn Morgan dans « The three minor pretenders in
Tacitus », Latomus 52 (1993), p. 770. En référence a la suggestion d’'une manifestation messianique : J.
Webster, « Druidic and other revitalization movements », Britannia 30 (1999), p. 15.

162 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



proposé une hypothése intéressante selon laquelle cette imagerie persistante de chevaux
et tétes masculines omniprésents sur les monnaies de I’dge du Fer en Grande-Bretagne
et sur le continent, pourrait véhiculer un symbolisme du mariage sacré, fondamental au
pouvoir sacré.®? Cette hypotheése s’applique également aux bas-reliefs représentant des
chevaux et des guerriers qu’on trouve sur les sites de Roquepertuse ou d’Entremont, dans
le sud de la France.*>® Il est possible que d’autres exemples de vestiges archéologiques de
ces personnages fugaces de rois ou de chefs sacrés se trouvent dans des contextes plus
anciens comportant un caractére sacré.

Glauberg

La résidence princiere de Glauberg, qui date de I'époque de Hallstatt et de La Téne
ancienne, est située en bordure des terres fertiles du Wetterau, au nord de Frankfort. Une
colline fortifiée y surplombe un complexe cérémoniel logé sur les pentes basses du sud,
et qui comprend au moins de deux tumulus associés & une voie processionnelle.’** En
2007, Newman compara cet ensemble composé d’un monument circulaire, d’'une allée
d’acceés, et de tumulus tout proches a 'enceinte et a la voie d’acceés qu’on trouve a Tara et a
Rathcroghan. I'un des tumulus de Glauberg était un grand tertre d’un diametre d’environ
50 meétres entouré d’un fossé profond, jouxté a 'est par une paire paralléle de fossés de 10
metres de largeur chacun, formant un chemin d’environ 400 metres de long. Newman a
mis en avant un détail commun a tous ces monuments : I’orientation de la voie d’acceés et la
réduction en largeur au niveau de 'entrée de ’enceinte, semblent étre des choix délibérés,
visant a dissimuler 'entrée ou a en détourner l’accés, afin de manipuler 'expérience des
personnes qui y accédaient.

Fut découverte dans le grand tumulus une chambre en bois contenant le corps d’'un
homme adulte, entouré d’un riche mobilier. Celui-ci comportait, entre autres, une cruche
a vin ornée en bronze ayant contenu de ’hydromel, une épée de fer et trois lances, un
arc, un carquois et des fleches, un bouclier en bois, cuir et fer, ainsi que des parures d’or,
notamment des boucles d’oreilles, un bracelet, une bague et un torque.

La découverte la plus spectaculaire sans doute fut une grande statue de gres
représentant un homme debout, grandeur nature, retrouvée juste a c6té du tumulus, au
nord-ouest (Fig. 7.2).

Ce personnage est vraisemblablement revétu d’une cuirasse de cuir et armé d’un
bouclier. 11 porte également plusieurs bracelets, une bague et un torque qui ressemble
beaucoup celui retrouvé dans la sépulture a coté. Il est donc possible que cette statue
soit une représentation de la personne qui y est inhumée. Si c’est effectivement le cas,
ce mobilier funéraire exceptionnel peut fournir des renseignements pertinents sur des
personnes de statut sacré a cette époque. Interprétée comme la représentation d’un

352 J. Creighton, Coins and power (2000), p. 22 ; « Gold, ritual and kingship », dans C. Haselgrove & D. Wigg-
Wolf (dir.), Iron Age coinage and ritual practices (2005), p. 69-84. Comme le constate Creighton (Coins and
power, p. 24) le nom personnel « Epomeduos » se trouve sur un certain nombre de pieces de monnaie
gauloises et se composerait du mot « cheval » (Epona) et du mot « hydromel » (mead). 1l s’agirait d'une
référence continentale a la pratique du sacrifice équin dans les rites royaux. Dans ce contexte, toutefois,
selon G-J. Pinault dans « Gaulois Epomeduos » (2007), p. 301, il semblerait que « -meduos » soit dérivé de
*med-wo- (singifiant « régner ») et que ce terme renvoie au sens de « maitre des chevaux ».

353 Consulter a ce sujet I. Armit, Headhunting and the body (2012), p. 143.

354 F-R.Hermann, « Der Glauberg, Fiirstensitz, Flirstengrdber und Heiligtum », dans H. Baitinger & B. Pinsker
(dir.), Das Ratsel der Kelten von Glauberg (2002), p. 90-111.

LA ROYAUTE SACREE 163



Fig. 7.2. lllustration de gauche : le guerrier de Glauberg, statue a échelle humaine
en pierre calcaire. Illustration de droite : le guerrier d'Hirschlanden, statue de pierre
découverte a Ditzingen (Hirschlanden) en 1963.

guerrier, d'un chevalier, d'un héros, d'un mortel ou encore d’un dieu, cette sculpture est
chargée de symbolisme.

La couronne de feuilles portée par ce personnage est un détail frappant : diverses
explications ont été proposées pour en expliquer le motif a double feuille, bien connu
dans le monde celte. Il a notamment été suggéré que ce motif représente les cornes de
déesses de la région méditerranéenne telles que Hathor et Astarté, ou la lumiéere du héros
émanant de la téte de Cu Chulainn, ou encore des feuilles de gui, plante sacrée des druides.
Quelle qu’en soit la source d’inspiration, les chercheurs s’accordent sur le fait qu’il s’agit
d’un symbole de divinité.

Undéséquilibre apparentdansles proportions de cette représentation anthropomorphe
du Glauberg a fait ’objet de nombreux commentaires : les bras, stylisés, paraissent ainsi
presque atrophiés, leur posture suggérant un geste rituel. Par contraste, les jambes
longues aux lignes nettes, arborant des muscles saillants, rappellent le kouros de la

164 ARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



statuaire naturaliste de l'art grec antique. En gardant a l’esprit les qualités d’un roi sacré,
on peut supposer que ces bras stylisés et les armes qu’ils portent représentent la puissance
mesurée d’un roi juste, tandis que les cuisses et mollets trés dessinés pourraient évoquer
la fécondité et la force physique.

Ces suppositions pourraient s’appliquer a une autre stéle anthropomorphe célébre,
trouvée au pied d’un tumulus a Hirschlanden (Baden Wirttemberg). Il s’agit d’'une
statue d’homme nu, coiffé d’'un chapeau conique et portant un large collier, un poignard
et une ceinture (Fig.7.2). Ses membres sont sculptés d’une maniére semblable a ceux
de la statue de Glauberg, avec un méme contraste frappant entre les parties supérieure
et inférieure du corps. De toute évidence ithyphallique, cette figure masculine évoque
incontestablement la notion de fécondité. Il ne fait aucun doute également qu’elle revét
une importance sacrale.s

La forme stylisée de la statue de Glauberg contraste avec la représentation plus
naturaliste d’homme assis qui figure sur le rebord de la cruche a vin trouvée dans la
sépulture toute proche. Ce grand récipient faisait certainement partie d’un service a
boisson cérémoniel, et cette statuette de bronze était un objet symbolique fondamental,
quelles que soient les pratiques cultuelles auxquelles elle était associée. L’homme
représenté a les cheveux bouclés, porte des vétements et une cuirasse, et est assis en
tailleur. Il est placé entre deux statuettes de sphinx qui ont la téte tournée vers lui. Son
style et sa posture évoquent les sculptures de guerriers assis découvertes dans le sud de la
France, en particuliérement celles de Roquepertuse. Ce personnage fait aussi écho a une
exceptionnelle série de sculptures de guerriers assis, de femmes et de récipients retrouvés
a Entremont, non loin de Roquepertuse, qui rappellent également certains aspects des
rites de la royauté sacrée (chapitre 6).

Les statues de Glauberg et d’Hirschlanden sont presque entiérement intactes, a ceci
prés qu’elles n’ont plus leurs pieds. L’explication est simple et prosaique : les extrémités
inférieures ont sans doute été brisées au niveau du socle ou elles étaient insérées. Selon
Vincent Megaw ce type de casse était une mise a mort délibérée d’une représentation de
héros, phénomene qu’on retrouve dans la destruction d’autres sculptures aux attributs
guerriers, ou dans destruction intentionnelle d’armes fréquemment observée dans des
sépultures ou dépots votifs.36

L’absence commune de pieds est certes une curieuse coincidence. Elle pourrait avoir
une signification importante, notamment si 'on admet que ces figures de jadis portaient
des chaussures, dont le port revétait un sens particulier. On sait en effet que les chaussures
dorées étaient l'attribut de la royauté dans les traditions littéraires irlandaise et galloise
(chapitre 4). Divers personnages de I'’Autre Monde, comme nous I'avons souligné, portaient
une sandale d’or sur le pied qu’ils posaient au sol, ou portaient un soulier d’or et l'autre
d’argent. Enfin, rappelons le tabou indien auquel ce motif peut étre lié, selon lequel il était
interdit pour un roi de marcher pieds nus, car il risquait de perdre sa puissance dans le sol.

Megaw avait peut-étre en partie raison, mais en limitant les dégats iconoclastes aux
pieds, nous tenons peut-étre dans ces vestiges un exemple non pas du déclassement d’'un
guerrier héroique, mais de ’affirmation tres visible de la neutralisation du pouvoir d’'un

355 1. Armit & P. Grant, « Gesture politics and the art of ambiguity : the Iron Age statue from Hirschlanden »,
Antiquity 82 (2008), p. 409-22.
356 J.V.S. Megaw, « Celtic foot(less) soldiers? An iconographic note », Gladius 23 (2003), p. 61-70.

LA ROYAUTE SACREE 165



roi sacré, un certain temps apres sa mort et son enterrement, a travers ’élimination
de la protection que lui conférent ses chaussures exceptionnelles. Comme nous I’avons
évoqué précédemment avec 'exemple du dépot en position inversé des chaussures du
défunt dans la sépulture d’Hochdorf, de tels objets personnels sont parfois chargés de
significations et de symbolisme.

11 est possible que les statues de Glauberg et Hirschlanden soient des représentations
de rois sacrés. Cette hypothese a le mérite de proposer une explication a divers symboles
qui englobent une grande variété de concepts tels que le statut exalté ou divin, les
compétences martiales ou la fécondité. En direction de sud, non loin de Stuttgart, le
tumulus de Hirschlanden était situé a pres de 10 kilomeétres de la « résidence princiére »
de Hohenasperg. C’était 'un des nombreux tumulus associés a cette habitation, qui étaient
dans certains cas des « tombes princiéres » renfermant chacun une sépulture d’homme et
son riche mobilier funéraire. Dans certains cas, il est possible que le terme de « prince » ne
soit pas pertinent. Les souverains de Hohenasperg ont toutefois pu étre considérés comme
les personnages sacrés, jouissant du méme statut et de ’'importance rituelle, et soumis aux
obligations et contraintes imposées par la tradition irlandaise.

Hochdorf

Le grand tumulus d’Hochdorf est situé a 10 kilométres environ du lieu-dit de Hohenasperg,
un sommet de colline occupé depuis le Moyen Age. I’habitat domine la plaine fertile du
nord de Stuttgart, et la partie nord-ouest de Ludwigsburg. Le tumulus fut entiérement
fouillé dans les années 1970 et révéla des restes abondants de rites funéraires. Le grand
tertre avait a l'origine une hauteur de six meétres et un diametre de soixante metres : il
contenait la sépulture remarquablement protégée et conservée d’un homme adulte de
grande taille (Fig. 7.3).

Le corps avait été enterré dans une grande chambre funéraire de bois et de pierre,
qui constituait un dispositif de protection trés efficace contre les pilleurs. La cérémonie
funébre dura, selon les données recueillies, plusieurs semaines. On estime par ailleurs
que la construction du tumulus dura au moins cing ans. Ce processus long et public fut
lancé au milieu du vre siécle avant J.-C. Les rituels, prolongés sur plusieurs années, ont sans
doute été suivis d’actions commémoratives. Tous ces éléments invitent a supposer que
certains événements de la plus haute importance, comme le décées de cet homme, ont pu
représenter des occasions de redéfinir ou reformer l'ordre social.

Le mort était allongé sur une banquette de bronze décorée reposant sur huit
statuettes féminines montées sur de petites roulettes. Ce meuble unique s’inspirait
de modes venues de I'Italie du Nord. Le défunt était entouré d’'un mobilier funéraire
incluant tous les symboles aristocratiques de 1’époque : un service a boisson et
des ustensiles de festin, un char a quatre roues et des bijoux d’or. Le char en bois,
entierement recouvert de tole de fer, était un véhicule cérémoniel, sur lequel étaient
disposés des accessoires pour ’harnachement de deux chevaux, neufs plats et trois
bassines de bronze (tous affichant des signes d’usure), une grande hache, un long
couteau, et une pointe a douille en fer. Outre le matériel d’harnachement de chevaux,
on reléeve un symbolisme équin dans la décoration présente sur le dossier de la
banquette, montrant des paires d’étalons tirant un char.

Neuf cornes a boire étaient suspendues a la paroi de la chambre : huit étaient des
cornes de bovidés, etla plus grande, suspendue derriere la téte du défunt, était entiérement

166 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Fig. 7.3. Reconstitution de la sépulture de Hochdorf, placée dans un grand coffre de bois
et pierre. Le corps était allongé sur un divan de bronze soutenu par huit pieds a roulettes
en forme de figurines féminines, et accompagné de symboles aristocratiques quon
retrouve dans les tombes de ce type : un service de boisson et vaisselles de festins, un
char a quatre roues et des ornements personnels.

ouvragée en tole de fer. Le corps était vétu de tissages de laine, et un chapeau conique en
écorce de bouleau était placé juste derriere sa téte (de forme semblable a la coiffe du
guerrier de Hirschlanden).

Dans ’équipement personnel du mort, signalons la présence d’un grand collier en
feuille d’or (similaire également a celui porté par le guerrier de Hirschlanden), deux
fibules d’or, un bracelet d’or, un plaque de ceinture en or, et bien stir, les bandes d’or déja
mentionnées (Fig. 4.6) qui ornaient les chaussures du défunt. Le fourreau d’un poignard
de fer était lui aussi recouvert de feuilles d’or. Furent également découverts un grand
chaudron en bronze de style grec importé d’Italie du sud et une coupe en or placée aux
pieds du défunt. Ce chaudron contenait les traces d'une boisson au miel de grande qualité.

La sépulture d’Hochdorf contient moins d’importations exotiques que d’autres
sépultures, ce qui conduit certains a conclure que ’homme qui y est inhumé n’était pas
du rang social le plus élevé. Certes, cette déduction se base sur le présupposé qu’il existe
une corrélation étroite entre le statut social d’'une personne et le prestige de son mobilier
funéraire, or on admet désormais que ces mobiliers ne reflétent pas forcément le rang
social ou la richesse du défunt ou de ses proches. Ainsi, comme I'a noté un archéologue,
les tombes et leur contenu ne sont pas le miroir fidéle de la vie des hommes, mais

LA ROYAUTE SACREE 167



davantage une « galerie des glaces de la vie ».*7 Bien que le sexe ou le statut de la
personne inhumée puisse déterminer les pratiques funéraires, ce n’est pas toujours le
cas. On reconnait désormais le fait que les concepts religieux et sociaux sont reflétés
dans ces rituels funéraires et dans le processus de sélection des mobiliers funéraires.
Ces objets au symbolisme inhérent confrontent ainsi les chercheurs a un véritable défi
d’interprétation archéologique.

Comme nous l'avons indiqué précédemment, Calvert Watkins, spécialiste de la
linguistique et de la société indo-européenne, a souligné, il y a plus de trente ans, que
les chaussures en or étaient un attribut symbolique de la royauté, selon la tradition
irlandaise. Au sujet de la sépulture de Hochdorf récemment mise au jour, il a fait le
commentaire suivant :

Nous pouvons contempler, aux pieds d’un chef hallstattien du vie¢ siecle avant J.-C.,
un objet dont I'Irlande se souviendra encore en 1300 ans plus tard, nommé dans le
folklore da assa co foraib 6ir impu, ou les « deux chaussures couvertes d’or ». Ces
chaussures en or que cet homme emporta dans sa tombe étaient les insignes de son
autorité, tout comme son collier en or, un symbole mieux connu, qu’il portait au cou.3#

Le collier en or d’Hochdorf était manifestement un objet important, car on le retrouva
délibérément sectionné par un objet tranchant, probablement dans un acte de
déconsécration. Un autre détail significatif réside dans ses ornements équins. On y observe
une frise continue de chevaux : elle est formée de quatre étroites bandes estampées,
disposées en deux paires de zones paralleles de part et d’autre d’une ligne médiane du
collier, les deux frises supérieures étant inversées au dessus des deux frises inférieures.
Ces paires sont des représentation inversées et paralléles bordées de bandes de motifs
géométriques (Fig. 7.4).3%°

Notons que ce collier est le seul objet d’or décoré de motifs figuratifs, et qu’il est
peu probable, en outre, que la miniaturisation de ces illustrations soit un détail dénué
d’importance. S’il s’agit bien, comme cela a été suggéré, d’images de petits chevaux et de
leurs cavaliers, cette décoration commémorait peut-étre un événement équestre important.

Cependant une autre interprétation est possible : cette frise pourrait représenter des
chevaux ailés plutdt que des chevaux et leurs cavaliers. Un petit cheval ailé se distingue
tres clairement a chaque extrémité du gros torque en or retrouvé a Vix.*® Comme l'a
souligné Green, I'image d’un cheval ailé (récurrente sur certaines pieces de monnaies de
Bretagne (Fig. 5.6, 2) pourrait renvoyer au statut surnaturel de ’animal. En effet, dans de
nombreuses sociétés traditionnelles, les chamanes ou ritualistes voyage dans I’Au-dela
sur le dos d’un cheval volant.** Ainsi, le collier de Hochdorf n’était pas seulement un
insigne de haut rang, mais pourrait aussi faire référence des pouvoirs surnaturels qu’on
attribuait a cet homme.

357 H.Hiérke, « The nature of burial data », dans C.K. Jensen & K.H. Nielsen (dir.), Burial and society (1997), p. 27.

358 C. Watkins, « Language, culture, or history? », dans C.S. Masek et al. (dir.), Papers from the parasession on
language and behavior (1981), p. 246.

359 L. Hansen, HochdorfVIII (2010), p. 36, Taf. 1.

360 S.Verger, « L'utilisation du répertoire figuratif dans l’art celtique ancien », Histoire de I’Art 16 (1991), p. 7.

361 M. Green, An archaeology of images (2004), p. 163.

168 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Fig. 7.4. Le collier dHochdorf, en plaque d'or gravée a l'aide d'un instrument trés aiguisé.
La décoration comporte quatre zones tres étroites d'images ajourées représentant des
chevaux ailés formant une frise continue disposée en deux bandes, I'une au-dessus,
I'autre au-dessous de I'axe central du collier.

Naturellement, la question du statut du « prince » de Hochdorfa fait 'objet de nombreux
débats : plusieurs auteurs ont fait allusion au caractére sacré de tels personnages princiers.
Dirk Krausse, par exemple, soutient que la hache, le couteau, et la pointe trouvés sur le
char de Hochdorf a coté des plats et des bassines étaient des outils dont 'usage était lié
a ces récipients de cuisine. En effet, des haches de fer ont été retrouvées dans d’autres
tombes riches, ce qui implique, selon lui, que la hache, le couteau et la pointe n’étaient
pas des outils servant uniquement a ’abattage d’animaux, mais des instruments de mise a
mort sacrificielle d’animaux, et donc des indices du statut religieux du défunt.*s?

362 D.Krausse, « Der ‘Keltenfiirst’ von Hochdorf », Archédologisches Korrespondenzblatt 29 (1999), p. 339-58.

LA ROYAUTE SACREE 169



Stéphane Verger, dans son étude ambitieuse et complexe sur la signification
symbolique des différents éléments de la sépulture de Hochdorf, avance I’hypothése que le
statut exalté de ’homme inhumé reflete 'aboutissement des événements socio-politiques
régionaux de I’époque.*® Selon Verger, les objets trouvés dans la tombe, notamment les
ustensiles du festin et les huit statuettes féminines soutenant la banquette, refleteraient
lexistence de huit groupes tribaux dans la région de Hohenasperg : ainsi les figurines
représentaient peut-étre les ancétres mythiques de chacun d’eux. Ce méme mythe serait
représenté, toujours selon Verger, par une curieuse paire de pendentifs attachée a la
pointe de la corne a boire en fer : ces pendentifs sont des copies d’ornements portés par
les femmes riches du monde hallstattien. D’apreés lui, le service a boisson et les ustensiles
de repas déposés dans la tombe avaient diverses fins et significations symboliques.

Verger observe également certaines différences de style et de formes dans les neuf
plats et trois bassines de bronze : il en déduit que celles-ci refletent des écarts entre les
niveaux hiérarchiques, correspondant a un systeme de préséance selon lequel chaque
membre de la suite de Hochdorf se voyait attribuer un certain morceau de viande selon
son rang. Cette suggestion s’inspire de descriptions de la Salle des Banquets, a Tara, qui
inclut un passage portant sur la consommation des différents morceaux de viande et
leur répartition entre les personnes, avec les égards dus a leur grade et a leur statut. Ces
descriptions sont extraites d’un récit médiéval irlandais préservé dans le Livre de Leinster
(x11° siécle), et d’une histoire ultérieure du Livre Jaune de Lecan, qui détaille la maniére
de répartir les morceaux de viande : le roi et les hommes de lettres auraient eu droit aux
meilleurs morceaus, tels que le filet mignon, tandis qu’on servait aux portiers les parties
moins nobles comme le coccyx. De telles coutumes de festins sont sans aucun doute trés
anciennes, et furent pratiquées en Irlande et en Ecosse jusqu’au Xvire siécle.

Selon Verger, les repas des trois convives du rang le plus élevé étaient servis dans
les trois bassines, et chacun avait son assiette ornée au rebord d’une frise & motifs
géométriques. Cinq autres nobles de haut rang étaient servis dans des assiettes décorées
en relief. Un neuviéeme convive, servi dans une assiette simple et sans ornement, était
peut-étre un personnage de statut particulier, une figure savante ou religieuse. Ces
ustensiles de festin semblent se distinguer les uns des autres a travers leur disposition
et leur ordre de dépdt sur la caisse du char. Les rites de consommation de la boisson,
toutefois, répondaient & d’autres critéres, selon Verger, le service a boisson étant moins
complexe, constitué de deux types de récipients : les cornes organiques et celle de métal,
unique et de grande taille. Ces huit petites cornes de bovidés témoignent du caractére
égalitaire de la distribution de la boisson entre ces convives, qui étaient des chefs de tribus
de la région de Hohenasperg. La grande corne de fer était un vase a boire d’usage collectif
dans les assemblées. La banquette en bronze était quant a elle un tréne multiple ou
s’asseyaient trois personnes de haut rang, dans la position traditionnelle, jambes croisées.

Verger envisage, dans son étude, que 'importante quantité d’artefacts en or et d’insignes
d’autorité associées au défunt témoignaient d’un statut de sacralité caractéristique de la
fonction royale. Les objets en or étaient, de toute évidence, personnels, voire intimes,

363 S. Verger, « La grande tombe de Hochdorf », Siris 7 (2006), p. 5-44 ; « Partager la viande, distribuer
T'hydromel. Consommation collective et pratique du pouvoir dans la tombe de Hochdorf », dans S. Krausz
etal. (dir.), L’age du fer en Europe (2013), p. 495-504.

364 F. McCormick, « The distribution of meat in a hierarchical society », dans P. Miracle & N. Milner (dir.),
Consuming passions and patterns of consumption (2002), p. 27.

170 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



comme la coupe en or retrouvée pres du chaudron de bronze, qui aurait touché ses levres.
Ces objets étaient ainsi les témoins de son accession finale au pouvoir royal consacrée
par une déesse de la souveraineté (a 'image de la jeune femme qui confére le pouvoir
royal a Conn aux cent batailles dans Baile in Scdil). D’autres éléments féminins comme
les pendentifs sur la corne ou les statuettes soutenant la banquette évoquent également
Iincarnation de la souveraineté en la personne de cet individu singulier, qui régnait ainsi
apres sa mort avec ’approbation divine.

Quelle que soit la vraisemblance de son interprétation du role des récipients et
ustensiles, de la nature des rituels de boisson et de l'utilisation de la grande corne, Verger
a raison lorsqu’il souligne le caractére sacré du défunt de Hochdorf. Comme dans le
mythe fondateur de Massalia ol la déesse de la souveraineté servait une coupe a celui
qu’elle désignait comme roi, il se peut que chaque coupe d’hydromel servie a cet homme
durant sa vie ait été une reconstitution cérémonielle de son investiture, symbolisant la
reconnaissance de son statut. Quelle que soit leur signification, il est admis que les cornes
et les assiettes de cette tombe étaient les éléments d’un service de festin, toutefois le statut
tres particulier de ce défunt pourrait étre reflété dans la présence de neuf objets.

Ce chiffre précis, été observé ailleurs, pourrait ainsi avoir une signification particuliére.
Un tumulus découvert & Kappel am Rhein, au nord de Freiburg (Baden Wiirttemberg), a été
fouillé en 1976 : on y a retrouvé une chambre funéraire en bois renfermant 'inhumation
d’un homme accompagné d’un riche mobilier, ’ensemble datant du vie siécle avant J.-C.
Sile corps n’avait pas été conservé, des objets intéressant furent découverts, notamment
un char démantelé a quatre roues, un poignard de fer, deux lances de fer, et deux grands
récipients de céramique. Un énorme seau en bronze, de plus d’un meétre de hauteur,
fut trouvé dans un chaudron de bronze : il contenait quatorze petits vases de bronze
et les garnitures d’une grande corne a boire. Huit de ces vases étaient des petits seaux
cylindriques a cordons presque identiques : avec la corne a boire, ils constituaient
peut-étre une série notable de neuf objets (Fig. 7.5).36

Dans la tradition irlandaise, le chiffre neuf semble revétir une importance particuliére.
La question du sens des chiffres a été étudiée par les fréres Rees, qui ont souligné I’existence,
dans la littérature ancienne d’Irlande, de nombreuses références a des « compagnies de
neuf » comprenant parfois un chef et huit compagnons. Dans Fled Bricrenn (Le Festin de
Bricriu), récit d’'une compétition pour la « part du champion », Bricriu sur son chemin vers
le festin, est protégé par huit bretteurs, et dans la Tdin, le char de Medb est accompagné
de huit autres chars.

Avant de partir défier Saint Patrice, Loegaire, roi de Tara, donne l'ordre d’atteler
neuf chars « selon la tradition des dieux » (Iunctis ergo nouem curribus secundum deorum
traditionem).**¢ On trouve ce récit dans la vie du saint, rédigée par Muirchu au vIe siécle,
dans lequel Ldegaire est comparé, de maniére peu flatteuse, & Nabuchodonosor de
Babylone. Si cette confrontation avec Patrice n’est sans doute qu’une légende, la référence
faite par Muirchu a une croyance paienne dans I'importance symbolique d’un groupe de
neuf guerriers est tres révélatrice.>s’

365 R.Dehn etal, Das Hallstattzeitliche Fiirstengrab im Hiigel 3 von Kappel am Rhein in Baden (2005).

366 A. & B. Rees, Celtic heritage (1961), p. 193.

367 D.Howlett, Muirchu Moccu Macthéni’s « Vita Sancti Patricii » Life of Saint Patrick (2006), p. 73. Cet episode
présente la légende associée a I'allumage du feu de Paques par Patrice, remise en question par D.A.
Binchy, « The fair of Tailtiu and the feast of Tara », Eriu 18 (1958), p. 130.

LA ROYAUTE SACREE 171



Fig. 7.5. Reconstitution illustrée d'une riche sépulture a Kappel-am-Rhein, qui consiste
en une chambre contenant une inhumation accompagnée de mobilier funéraire
incluant un char a quatre roues démantelé, une dague de fer, deux lances de fer et deux
grandes urnes de céramique. On y voit également un chaudron de bronze sur lequel
était posé un seau d'un metre de haut, en position verticale, qui contenait (image de
gauche) quatorze récipients en bronze et le revétement d'une grande corne a boisson.

La littérature fournit d’autres références breves a ce concept. Il est probable que le roi
Conchobar et son aurige se trouvaient dans I'un des neufs chars attelés pour chasser les
oiseaux dans le récit Compert Conculainn (La Conception de Cu Chulainn), et lorsque les
auriges qui accompagnaient Lug dans ’épique bataille Cath Maige Tuired (La Deuxiéme
bataille de Moytura) sont nommeés, ils sont au nombre de huit.3% On trouve également ce
scénario dans I'Iliade, lorsque Ménesthée et Hector, se rendent chacun au combat entourés
de huit compagnons.®® On ignore si les huit statuettes féminines qui soutenaient le corps
de la sépulture de Hochdorfrenvoient a ce méme symbolisme. Les preuves archéologiques
indiquent néanmoins que cette configuration de « huit et un » n’est pas uniquement un
concept littéraire, mais un élément ancien fondamental de ’idéologie des guerriers.

A quelques exceptions pres, notamment dans les études de Stéphane Verger, I'idée
que le personnage de Hochdorf était un roi sacré ne fait guére 'unanimité parmi les
archéologues. A ce propos les analogies ethnographiques et les données indo-européennes
ont été a peine examinées.*” Ftant donnée cette réticence méthodologique des recherches
archéologiques francaises et allemandes, il n’est guere surprenant que l'on ait attaché
peu d’importance a la contribution de la tradition irlandaise ancienne dans ce débat.

368 E.A. Gray, Cath Maige Tuired (1982), p. 65.

369 Iliad XIII : 689-700 et 790-802 ; HW. Singor, « Nine against Troy », Mnemosyne 44 (1991), p. 43.

370 M.K.H. Eggert, « Der Tote von Hochdorf », Archdologisches Korrespondenzblatt 29 (1999), p. 211-22 ; U. Veit,
« Koénig und Hohepriester? », Archéologisches Korrespondenzblatt 30 (2000), p. 549-68.

172 ARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Reconnaissons cependant, comme nous 'avons mentionné, que ceci peut étre di au fait
que ces données restent relativement inaccessibles dans les textes médiévaux.

Toute tentative de reconstitution des institutions sociales de peuples préhistoriques
doit étre considérée comme un exercice principalement spéculatif, toutefois le concept de
royauté sacrée mérite d’étre examiné dans le cadre de la discussion en cours sur le rang et
le r6le de personnages exceptionnels tels que 'homme de Hochdorf.

11 a été question plus haut des difficultés que posent les questions du statut ou du
genre dans la recherche en archéologie funéraire. Bien qu’un lien entre les armes et les
sépultures masculines semble apparaitre de facon récurrente, on constate souvent que le
sexe du ou de la défunt.e n’est pas explicite a travers d’autres artefacts du mobilier comme
par exemple les parures. Ces dernieres années, on s’est intéressé davantage a la question
du statut genré des individus dans diverses communautés, et la tendance désormais est a
dissocier la question de la distinction binaire biologique entre hommes et femmes, de celle
des différences de genre ancrées dans la culture : deux conceptions distinctes et variables
selon les lieux et les époques.

La présence des parures ostensiblement féminines dans des sépultures masculines
pose la question de la possible pratique d’un « travestissement rituel », ou de I’existence
de chefs subvertissant les normes a ’Age du Fer en Europe.?”! Certains objets trouvés dans
la tombe de Hochdorf pourraient étre considérés comme plus appropriés aux sépultures
féminines : par exemple des plaques de ceinture ornées et des perles d’ambre sont des
éléments fréquents dans les tombes de femmes.

Cependant, rappelons ici encore que la littérature ancienne d’Irlande nous indique
d’autres possibilités d’interprétation. Plutdt qu'une référence au sexe du défunt, la présence
d’éléments de parures féminines visait peut-étre a exprimer la beauté idéale qu’on attribuait
aun seigneur. De nombreux faits archéologiques attestent en effet de I'existence d’idéaux de
beauté masculine chez les guerriers de ’Age du Bronze, comme en témoignent par exemple
les articles de toilette retrouvés dans certaines sépultures masculines.?’

La tradition irlandaise se prétant a une multiplicité de lectures, il convient de
considérer avec prudence les theses d’ambiguité sexuelle dans une société masculine de
guerriers. Il est vrai que le célébre combat entre Cu Chulainn et Fer Diad dans la Tdin
inspire évidemment une lecture homoérotique, en partie fondée sur 'amour que porte
de Cu Chulainn & son frére par adoption, et sur ’épisode de la violation brutale du corps
de Fer Diad.’”® Une coutume particuliére, voulant qu’un homme embrasse ou suce le sein
d’un autre homme en signe d’allégeance, est mentionnée dans la Confession de Saint
Patrice et dans le récit Echtra Fergusa meic Léti (UAventure de Fergus mac Léti). Cette
pratique a conduit certains historiens a supposer que, dans une communauté d’hommes,
une réalité rituelle était créée dans laquelle le chef était symboliquement considéré une
figure maternelle et les femmes étaient rendues obsolétes.’*

Une autre relation nous intéresse également, celle du poete médiéval et de son mécéne,
qui a fait 'objet de lectures similaires. Lorsqu’un poete s’adressait au roi ou au seigneur
par un discours lyrique, il placait souvent 'accent sur la beauté et le charme de son maitre

371 Résumé par L. Hansen, Hochdorf VIII (2010), p. 97.

372 P.Treherne, « The warrior’s beauty », Journal of European Archaeology 3 (1995), p. 124.

373 S.Sheehan, « Fer Diad De-flowered : homoerotics and masculinity in Comrac Fir Diad », dans R. O hUiginn
& B. O Cathéin (dir.), Ulidia 2 (2009), p. 54-65.

374 ]. Carey, « The encounter at the ford : warriors, water and women », Eigse 34 (2004), p. 23.

LA ROYAUTE SACREE 173



aux yeux des hommes, et sur son envie d’étre a ses cotés. Mairin Ni Dhonnchadha a ainsi
soutenu, de facon convaincante, que la fétichisation de la beauté d’un chef était un mode
de rapprochement homosocial masculin. Cette fétichisation avait cependant une autre
dimension : 1a beauté du roi et plus tard du seigneur, est une attente collective envers le
souverain, censé étre '’époux sans imperfection de la déesse de la souveraineté. Si le rituel
du mariage sacré était une forme de légitimation fondée sur un symbolisme hétérosexuel,
une autre forme de légitimation était associée au corps parfait du souverain, qui incarnait
toutes les qualités réunies des hommes comme des femmes.?”

11 convient d’ajouter que cette relation particuliére entre poetes et mécenes ne fut pas
seulement un phénomene médiéval, mais une norme trés ancienne, comme l’a souligné
Mac Cana :

Le panégyrique cérémoniel était un élément central de la relation entre le poéte
ou prétre-poéte et le mécéne royal. Ce phénomeéne est fort évident dans les sources
celtiques comme dans les traditions de 'Inde et d’autres pays indo-européens. Compte
tenu des commentaires interprétatifs des spécialistes indo-européens actuels, on
pourrait dire que le panégyrique cérémoniel était '’élément vital de la royauté sacrée
dans l'antiquité.’”

Les sépultures extravagantes comme celle d’Hochdorf offrent des pistes de recherche
prometteuses sur les élites et rois sacrés, car des sépultures si riches et soigneusement
excavées, sont particuliéerement rares quelque soit I'époque. Si plusieurs exemples de
tombes de statut exceptionnel et datant de la fin de I’Age du Bronze ont été découverts
(certains en Europe centrale ont été méme décrits comme des sépultures royales), les
pratiques d’incinération et une tendance a jeter les mobiliers sur un biicher funéraire,
sont d’importants obstacles a I'analyse.*”

La sépulture de Deal

Demaniere générale, il est correct d’affirmer queles vestiges d’enterrements préhistoriques
tardifs constituent un patrimoine relativement appauvri dans nombreuses régions
d’Europe, y compris I'Irlande et la Grande-Bretagne. On ne saurait exclure toutefois la
possibilité que certains objets aristocratiques véhiculant un symbolisme solaire comme la
couronne Petrie ou le bouclier de Battersea ont pu relever d’'un attirail royal. En ce sens,
la couronne de bronze retrouvée sur le crane d’'un homme adulte a Mill Hill, non loin de
Deal, dans le Kent, mérite un examen plus approfondi (Fig. 7.6).

Le récit Audacht Morainn (Le Témoignage de Morainn), fait mention du « mind suithi »,
qui est un diadéme ou une couronne de la sagesse. Selon Airne Fingein (La Veillée de
Fingein), parmi les merveilles qui marquent la naissance du roi Conn Cétchathach (Conn
aux cent batailles) se trouve un casque, la « couronne de Brion », caché dans un puits de
I’Autre Monde, ainsi que le diademe de Laegaire mac Luchta (cf. chapitre 3). Ainsi le motif

375 M. NiDhonnchadha, « Courts and coteries I, 900-1600 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day anthology
of Irish writing, vol. 4 (2002), p. 296.

376 P.Mac Cana, The cult of the sacred centre (2011), p. 327.

377 M. Gimbutas, Bronze Age cultures (1965), p. 311 ; A.F. Harding, European societies in the Bronze Age (2000),
p. 100, 169.

174 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Fig. 7.6. Crane d'homme inhumé a Mill Hill, Deal, comté du Kent : le défunt a été enterré
avec une épée de fer, un bouclier et une broche de bronze. Il était coiffé dune couronne
de bronze gravée d'un motif de vagues, encadrant un motif central de rosette ou de
roue, un possible symbole solaire.

de la couronne ou du diademe se retrouve dans la mythologie, renvoyant a une forme
particuliéere de coiffe liée au statut et a la sagesse.

Enterré avec son épée et son bouclier, 'homme de Mill Hill a naturellement été
décrit comme un guerrier. Sa sépulture a été retrouvée tout pres du sommet d’une créte
surplombant la mer sur la périphérie de Deal.®”® Il s’agissait d’une simple tombe a fosse
contenant le squelette allongé d’'un homme 4gé de 30 a 35 ans, dont le bras gauche reposait

378 K. Parfitt, Iron Age burials from Mill Hill, Deal (1995).

LA ROYAUTE SACREE 175



sur le pelvis. Son bouclier, dont il ne subsiste que des appliques de bronze et une plaque
décorée sur 'umbo, était posé sur le coté gauche de son corps. Une épée de fer logée dans
un fourreau de bronze décoré, reposait sur son bras gauche, et il est intéressant de noter
que le fourreau était positionné a I'envers, la face décorée vers la terre. A proximité, un
anneau de suspension en bronze décoré était également déposé face contre terre. Une
fibule de bronze décorée (qui autrefois était peut-étre attachée a une cape) fut trouvée sur
le tibia de la jambe gauche.

Une couronne était posée sur le crane du défunt. Elle se composait d’une bande de bronze
décorée portée autour de la téte et d’une bande sans ornements qui couvrait le sommet du
crane. La décoration gravée sur la bande représente des ondes symétriques encadrant un
motif de rosette ou de roue qui pourrait étre considéré comme un symbole solaire.

Il est particulierement intéressant de noter que les divers objets découverts dans
cette sépulture semblent posséder des histoires disparates. En effet, il fut observé que
la couronne montrait des signes d’usure tandis que I'épée ne rentrait pas parfaitement
dans son fourreau. Ces détails pourraient signifier que ces objets n’étaient pas les effets
personnels du défunt mais une collection artificielle, constituée pour donner une image de
guerrier a une personne dont importance s’illustrait dans un autre domaine.?”

La sépulture était située a 40 meétres environ au nord-ouest d’'un grand tumulus de
I’Age du Bronze qui constituait sans doute autrefois un monument particuliérement
proéminent. Ce tumulus devint le point central d’au moins deux cimetiéres a IAge du
Fer, et plus tard d’une vaste série de sépultures anglo-saxonnes. A I’Age du Fer, la plupart
des sépultures consistaient en des inhumations allongées dans de simples fosses, sans
mobilier funéraire. Des objets furent retrouvés dans quelques sépultures seulement,
notamment des fibules datées entre le milieu du I1¢ siecle et le milieu du 1* siécle avant
J.-C. Le plus grand cimetiére, au sud-ouest, contenait également le squelette complet d’une
jument agée de 6 & 7 ans. Les vestiges d’un jeune homme retrouvés dans une fosse toute
proche ont conduit les chercheurs a supposer qu’il s’agissait de la tombe d’un cavalier et
de son cheval. Cette sépulture se situe a environ 50 métres au sud de la tombe de ’homme
couronné, ce qui pourrait indiquer un lien entre ces figures.

Les fouilles menérent également a la découverte insolite d’un sanctuaire souterrain a
30 meétres au sud-est du tumulus. Il s’agit d'une grande fosse de 2,5 meétres de profondeur
creusée dans la craie, qui donnait acces & une chambre souterraine. Les poteries romaines
qui y ont été découvertes indiquent que la chambre fut probablement remplie au cours
du 11° siecle apreés J.-C. Une petite sculpture en craie fut trouvée dans le remblai : elle était
peut-étre logée dans une niche des murs au nord-ouest de la chambre. Cette statuette
représente un corps rectangulaire, sans membres. La téte, portée par un cou fin, arbore
un visage stylisé aux yeux stylisés, au nez angulaire, avec une bouche simplement incisée,
selon un style commun & de nombreuses sculptures de ’Age du Fer dans diverses régions
du monde celtique.*®°

La relative simplicité des sépultures de ces cimetiéres met en évidence, par contraste,
le caractere et le statut exceptionnel de la tombe de 'homme couronné. Celle-ci fut
décrite, en raison de la variété et de la qualité de ses objets décorés, comme la plus

379 D. Garrow & C. Gosden, Technologies of enchantment? (2012), p. 226.
380 K. Parfitt, « The Deal man », Current Archaeology 101 (1986), p. 166-8 ; K. Parfitt & M. Green, « A chalk
figurine from Upper Deal, Kent », Britannia 18 (1987), p. 295-8.

176 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



importante collection d’artefacts de métaux découverte dans un tombeau de I'Age du
Fer en Grande-Bretagne.®®! En fait, le complexe entier, avec sa longue chronologie et les
éléments exceptionnels qu’il renferme avec 'inhumé couronné, la sépulture du cheval et
le sanctuaire souterrain, nous invite a supposer que cette région de la cote du Kent était
revétait une importance particuliere, et que ses souverains étaient sans doute des figures
tout aussi remarquables.

11 se peut qu’on ne puisse jamais étayer ’hypothése que les figures de Hochdorf et de
Mill Hill étaient des rois revétant une dimension sacrée. La corrélation entre les mobiliers
funéraires ou le type de tombe et le statut des défunts étant souvent problématique,
on ne saurait tenter de déterminer leur statut que dans un cadre trés général. Les
données funéraires ne constituent le plus souvent qu'un guide trop approximatif pour
la reconstitution d’une hiérarchie sociale a '’époque préhistorique. De méme, les preuves
archéologiques ne suffisent pas a renseigner précisément ’étude des habitats. La question
de T'absence de notions clairement établies informant la hiérarchie des habitats est
également au coeur d’un débat sur la nature stratifiée des sociétés de ’Age du Fer, par
exemple, et a encouragé la recherche d’autres modeles sociaux.3?

Cependant, si 'on admet que linstitution de la royauté sacrée est une possibilité
interprétative, il est envisageable de chercher de nouvelles approches. En effet le pouvoir
et le statut social ne se traduisent pas systématiquement par des preuves matérielles de
richesse, des signes ostentatoires de prestige, ou des monuments, et peuvent trouver des
formes d’expression symboliques complexes. L’imagerie équine associée a l'institution
indo-européenne de la royauté sacrée, dont on trouve de nombreuses preuves dans le
patrimoine littéraire et archéologique irlandais, ainsi que les enterrements de chevaux,
pourraient dans cette optique avoir une signification particuliere. Le moment est peut-étre
venu de considérer sous un nouvel angle la fonction du grand cheval blanc d’Uffington,
creusé dans la roche crayeuse des collines de Berkshire Downs (cf. chapitre 6).

L’étude des sépultures fastueuses, de I'imagerie solaire et des artefacts de métaux
précieux offre des perspectives de recherche prometteuses. En revanche, les références
aux juments blanches et aux rites équins restent élusives. En Fcosse, malgré la suggestion
intéressante de Sterckx évoquée précédemment, la 1égende de la construction du chateau
médiéval du Thane de Cawdor, dont le site est choisi par un ane (chapitre 5) est fort
dissociée dans les esprits de la tradition des étalons sauvages des rites royaux védiques.

L’Ecosse nous offre d’autres pistes de recherche fascinantes. L’étude de I’archéologie
de Tara, en Irlande, a infiniment élargi notre compréhension de ce site royal majeur et de
son paysage. Le terme de « site royal » est certes réducteur dans ce contexte, de paysages
aux pedigrees tres anciens, comme 1’a souligné Conor Newman :

A P’époque protohistorique, sinon avant, Tara fut considéré comme un paysage sacré
associé a la hiérogamie et I'investiture des rois sacrés. Cette conception influenca la
royauté de Tara durant de nombreuses générations, véhiculant un héritage qui reste
encore visible dans le paysage environnant. Les paysages sacrés, pergus a travers le

381 ILM. Stead, « The metalwork », dans K. Parfitt, Iron Age burials from Mill Hill, Deal (1995), p. 88.

382 T.Moore & X-L. Armada, « Crossing the divide », dans T. Moore & X-L. Armada (dir.), Atlantic Europe in the
first millennium BC (2011), p. 46 ; J.D. Hill, « How did British Middle and Late Pre-Roman Iron Age societies
work (if they did)? », dans T. Moore & X-L. Armada (dir.), Atlantic Europe (2011), p. 242-63.

LA ROYAUTE SACREE 177



prisme d’un symbolisme cosmogonique, étaient effectivement créés par le pouvoir
du mythe et de la religion. Leur importance cosmique, forgée par le biais du rituel,
se reflete dans la construction de sanctuaires, de temples et de batiments, dans
I’érection de stéles et de tumulus, dans la création des cimetiéres, dans l’attribution
de toponymes, et sous tant d’autres expressions ... .33

L’étude des paysages de sites royaux écossais tels que Dunadd et Forteviot fournit des
résultats impressionnants. Les recherches menées dans les environs de Forteviot
notamment révélent un exceptionnel paysage de cérémonies, du Néolithique a I'Age du
Bronze. Stephen Driscoll avait sans nul doute raison d’affirmer que 'emplacement des
structures des premiers temps médiévaux était influencé par la géographique établie par
les monuments préexistants du paysage.3

Bradley, lorsqu’il soutenait, dans ses « Rhind Lectures » en 1992, que Dunadd était
un site d’une importance cruciale aux temps préhistoriques comme médiévaux, était
fort conscient du fait qu’on n’a trouvé dans cette imposante forteresse royale presque
aucun signe archéologique d’activité préhistorique. Il fit cependant valoir I'idée que ce
monument majeur, comme tant d’autres, fut contemplé par des générations successives
qui le percevaient selon leurs propres valeurs. Comme il I'a tres justement souligné, ceci
s’applique également & I'archéologie de la Vallée de la Boyne.38S

Un grand nombre des monuments préhistoriques présents en concentration
exceptionnelle dans la Vallée de Kilmartin, au nord de Dunadd, ont ainsi pu étre toujours
identifiables au premier millénaire aprés J.C. Stephen Driscoll s’est penché sur le
phénomene de ’emplacement de sites royaux a proximité de monuments préhistoriques
importants. Il développa 'idée selon laquelle les qualités mythologiques de ces monuments
en faisaient des sources d’attrait pour le pouvoir, conférant une légitimité surnaturelle
aux nouvelles entités politiques.

Comme l’ont fait observer Bradley et Driscoll, les données irlandaises sont & caractere
historique et archéologique, et sont donc informatives. Tout comme les rois des Ui Néill
a Tara, qui considéraient certains des monuments de la vallée comme des hommages
commeémoratifs a leurs ancétres mythiques, les rois de Dunadd étaient peut-étre conscients
des caractéristiques mythiques des cairns de la Vallée de Kilmartin. Comme Tara, Kirmartin
était un paysage sacré, remontant au moins au VIe millénaire avant notre ére.¢

Les cairns du cimetiére linéaire de Kilmartin, par exemple, avaient sans doute une
histoire fascinante a raconter a ceux qui longeaientla berge ouest de la riviere de Kilmartin
Burn. Au centre du cimetiére, le grand cairn a chambre de Nether Largie n’est aujourd’hui
que 'ombre de lui-méme ; a 'origine, il mesurait pres de 40 metres de diametre, soit plus
de deux fois ’envergure du Tumulus des Otages a Tara. Dunadd fut choisi comme le lieu
d’investiture des souverains du royaume de D4l Riata. Il présentait d’autres avantages,
comme I'a souligné Ewan Campbell : c’était un lieu élevé dominant la vallée et offrant une

383 C. Newman, « The sacral landscape of Tara », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship
(2011), p. 22.

384 G.Noble & K. Brophy, « Ritual and remembrance at a prehistoric ceremonial complex in central Scotland »,
Antiquity 85 (2011), p. 787-804 ; S.T. Driscoll, « Picts and prehistory », World Archaeology 30 (1998), p. 152.

385 R. Bradley, Altering the earth (1993), p. 91, 119.

386 A. Sheridan, « Contextualizing Kilmartin », dans A.M. Jones et al., Image, memory and monumentality
(2012), p. 163-83.

178 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



vue imprenable, comme beaucoup d’autres sites royaux, et il est possible que la colline
fut considérée un cairn géant a I'image des cairns plus petits des environs.*®” Ajoutons
a cela, enfin, qu'un grand nombre des mythes de souveraineté et de royauté que nous
avons évoqué dans cet ouvrage animait sans doute les vies de ses occupants a I'’époque
médiévale.

387 E.Campbell, « Royal inauguration in D4l Riata and the Stone of Destiny » in R. Welander et al. (dir.), The
Stone of Destiny (2003), p. 54.

LA ROYAUTE SACREE 179






Epilogue

Pour des archéologues inaccoutumés a I’étude de monuments et paysages tels que Tara,
patrimoine dont I'histoire est complexe et foisonnante de mythologie, I’argument selon
lequel l'institution de la royauté sacrée devrait étre prise en compte dans tout débat sur
la nature des différentes structures socio-politiques d’Europe préhistorique, apparait sans
doute comme un véritable défi. A I’heure actuelle, certes, les preuves archéologiques d’une
royauté sacrée peuvent paraitre aussi élusives que certaines images solaires. Cependant,
cet argument s’est fondé sur la place prépondérante, indéniable, de I'institution de la
royauté sacrée dans la tradition de I'Irlande ancienne, et sur le présupposé que les peuples
indo-européens ont tous, a une époque ou une autre, été des entités tribales gouvernées
par ce modeéle. 11 est certes difficile de déterminer quand et ou ce fut le cas, mais on en
trouve néanmoins quelques indices dans des données protohistoriques fournies par
certains métaux précieux ou par des sépultures masculines au mobilier funéraire d’une
exceptionnelle richesse.

Symbolisme solaire, rituels équins, rites de boisson, et toutes formes d’indices
d’une préoccupation pour 'Autre Monde sont sans doute également des éléments de
preuve pertinents. Les similitudes culturelles relevées entre I'Irlande et 'Inde védique,
deux pays aux extrémités opposées du monde indo-européen, ont certes été remises en
question. Il reste cependant que les données cumulées relatives aux caractéristiques
indo-européennes, qui semblent n’avoir gueére été conservées ailleurs dans le monde
occidental que dans la tradition irlandaise, sont frappantes. On y trouve un patrimoine
culturel commun, notamment les sacrifices de chevaux, le concept de « vérité du prince »
(semblable a « ’Acte de Vérité » védique), ou encore celui de « péché unique du roi », théme
indo-européen dont on rencontre un exemple irlandais.*®

Le lien, en particulier, entre la royauté et les rites équins, apparait prépondérant :
I'imagerie équine pourrait ainsi étre un indice particuliérement révélateur dans la
recherche de traces de I'institution de la royauté sacrée. Il est possible, par exemple, que
les représentations de chevaux a tétes humaines soient des allusions a des invocations de
nature équine qui marquaient un moment puissant lors des rituels royaux.

388 D’autres thémes pourraient étre ajoutés a cette liste, notamment ceux de la générosité sans bornes
(potlatch) ou des vaisseaux magiques (notamment les chaudrons) : S. Zimmer, « Indo-Celtic connections »,
Journal of Indo-European Studies 29 (2001), p. 379-405.

EPILOGUE 181



Les éléments de preuves font également référence & une potentielle tradition ayant
des racines indo-européennes, celle du mariage sacré du futur roi a des déesses dont le
nom était associé a une boisson sacramentelle. Comme nous I'avons mentionné dans
les précédents chapitres, il a pu s’agir d’un rite répandu dans ’Europe préhistorique.
L’autorité d’un roi se trouvait affirmée par 'offrande d’une boisson par une femme de statut
particulier. Le service de la boisson était considéré comme un don spécial que possédait la
déesse de la souveraineté, venue de I’Autre Monde. Cette médiatrice avait ainsi le pouvoir
de valider mystiquement 'autorité d’un roi. La présence de paires de coupes a boisson
dans certaines riches sépultures féminines pourrait ainsi indiquer, dans cette optique,
que les femmes qui y était inhumées ont pu jadis tenir ce role : sans pour autant étre ni
déesses ni reines, ces femmes jouaient un réle important, qui était commémoré dans leur
tombeau. Ces figures de souveraineté étaient également des personnifications féminines
de la terre : ceci nous rappelle que certaines particularités topographiques et éléments du
paysage pouvaient étre percus comme les entités animées. Ces lieux influaient sans doute
sur les pratiques culturelles et les croyances : un phénomene qui était loin de se limiter
a I'Irlande. Si elles furent vénérées, ces figures de souveraineté firent probablement, du
moins, I'objet d’offrandes votives.

Parmi les autres themes de dimension indo-européenne, soulignons également des
similitudes étroites entre le mythe de la riviére Boyne et la mythologie indo-iranienne,
ou encore les associations évidentes entre la royauté et I'imagerie solaire. D’autre part,
certains objets de valeur retrouvés, notamment des récipients de bronze ou des boucliers
ornés de symboles solaires, ont pu appartenir a l'attirail royal.

11 est indéniable que les preuves archéologiques d’'une imagerie solaire complexe se
présentent comme datant de périodes et de régions variées de ’Europe préhistorique. Or
cette omniprésence et cette rémanence de I'imagerie voyage céleste du soleil prouvent
bien la persistance d’une croyance cosmologique qui s’est manifestée pendant pres de
deux mille ans. Certaines de ces images semblent en effet représenter le voyage nocturne
du soleil, d’ouest en est, & travers un monde souterrain et jusqu’a sa renaissance : est sans
doute représenté un theme métaphysique majeur qui occupait les esprits prémodernes.
La renaissance du soleil a des moments propices de son circuit annuel était ainsi célébrée
par des cérémonies a I'époque de Newgrange, il y a cinq millénaires. L’histoire de la
Boyne et de Newgrange est en cela d’autant plus fascinante que nous y découvrons une
certaine concordance entre archéologie et mythologie. Ces angles d’étude fournissent des
références complémentaires au role de la riviere Boyne : on comprend ainsi comment
cette source mythique de sagesse ésotérique inspira la création du monument et les rituels
solaires qui y furent pratiqués.

Les créatures surnaturelles qui sortirent de la grotte d’Oweynagat, a Rathcroghan,
pour semer le chaos sur les terres avoisinantes, et 'image d’un pays sinistré créé autour
de Navan par les oiseaux de I’Autre Monde, sont autant de themes mythiques reflétant
les conséquences désastreuses de I'incapacité d’un roi a maintenir ’équilibre cosmique.
Exemple semblable, I’effondrement de ’'un des Claoinfhearta, tertres funéraires situés sur
la pente escarpée occidentale de la colline de Tara, témoigne de I’échec catastrophique
d’un roi sacré a maintenir ’ordre et la justice, entrainant métaphoriquement sa chute et
celle de son peuple. Le pouvoir et I'influence de ’Autre Monde furent omniprésents, pour
le meilleur et pour le pire : cette proximité inébranlable du surnaturel dans le quotidien
n’était pas, d’ailleurs, un phénomeéne seulement cantonné a I’Irlande.

182 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Le corpus de preuves archéologiques est suffisant pour étayer cette préoccupation
majeure de ’esprit préhistorique pour I’Autre Monde, préoccupation qui n’est ni si obscure
et insaisissable qu’elle ne le parait. De nombreuses pratiques culturelles centrées sur
le monde souterrain a des périodes variées et dans plusieurs régions ont été identifiées
par larchéologie, non seulement en Irlande et en Grande-Bretagne, mais sur une vaste
étendue du continent nord et ouest européen. Fosses, cavités, puits, dépodts sous terre ou
en milieux humides, sont autant de témoignages de tentatives répétées de communication
avec ces puissances chthoniennes qui s’immiscaient dans les affaires humaines. Les
tombeaux constituaient certainement des portes d’acces a cet Autre Monde, comme en
témoignent les multiples allusions qu’on y trouve, non seulement a travers les épées
retournées, les chaussures placées a 'envers, ou les poteries renversées, mais également
dans l'architecture sépulcrale. Autre Monde figurait également dans les croyances indo-
européennes, en tant que concept ambivalent, prenant des formes diverses. Dans I'Irlande
ancienne, il était percu comme un pays ou régnait la paix et la prospérité, mais aussi
comme le lieu de résidence des forces malveillantes, un pays des morts, qui était un miroir
inversé du monde des hommes. On y trouvait, en hiver, l'ail sauvage, la primevére et le
bouton d’or, ces « fruits de ’été ».

Mais I’Autre Monde était avant tout la source du pouvoir de la royauté sacrée, laquelle
était consacrée par le mariage sacré. Par la force du mythe, ce monde occulte était
inextricablement lié & la symbolique solaire et a la royauté sacrée, comme les oiseaux
magiques étaient liés entre eux par leur chaines : ceci nous raméne aux questionnements
de départ, tout comme s’acheve le circuit diurne et nocturne du soleil, qui n’a sans doute
cessé d’inspirer les interrogations de I’Europe ancienne.

EPILOGUE 183






Bibliographie

Aguirre, M., « The riddle of sovereignty », The Modern Language Review 88 (1993),
p. 273-82.

Aitchison, N.B., « The Ulster Cycle : heroic image and historical reality », Journal of
Medieval History 13 (1987), p. 87-116.

- Armagh and the royal centres in early medieval Ireland : monuments, cosmology and the
past (Woodbridge, 1994).

Alexinsky, G., « Slavonic Mythology », dans R. Aldington & D. Ames, New Larousse ency-
clopedia of mythology (London, 1968), p. 281-98.

Allen, D.F,, « Temples or shrines on Gaulish coins », The Antiquaries Journal 53 (1973),

p. 71-4.

Aner, E. & K. Kersten, Die Funde der dlteren Bronzezeit des nordischen Kreises in
Ddnemark, Schleswig-Holstein und Niedersachsen 2 (Copenhagen, 1976).

Armit, I., Towers in the north. The brochs of Scotland (Stroud, 2003).

- «Janus in furs? Opposed human heads in the art of the European Iron Age », dans
G. Cooney et al. (dir.), Relics of old decency : archaeological studies in later prehistory.
Festschrift for Barry Raftery (Dublin, 2009), p. 279-286.

— Headhunting and the body in Iron Age Europe (Cambridge, 2012).

— & P. Grant, « Gesture politics and the art of ambiguity : the Iron Age statue from
Hirschlanden », Antiquity 82 (2008), p. 409-22.

Arthurs, ].B., « Macha and Armagh », Bulletin of the Ulster Place-name Society 1 (1953),
P- 25-9 (réimprimé dans Ainm 7 (1996-7), p. 152-7).

Auboyer, J., « Le caractere royal et divin du trone dans ’Inde ancienne », dans La regalita
sacra. The sacral kingship. Contributions to the central theme of the VIIIth Internation-
al Congress for the History of Religions (Rome, April 1955) (Leiden, 1959), p. 181-88.

Belier, WW., Decayed gods. Origin and development of Georges Dumézil’s « idéologie
tripartie » (Leiden, 1991).

Bender, B., « The politics of the past : Emain Macha (Navan), Northern Ireland », dans R.
Layton, P.G. Stone & J. Thomas (dir.), Destruction and conservation of cultural property
(London, 2001), p. 199-211.

Bendrey, R., N. Thorpe, A. Outram & L.H. van Wijngaarden-Bakker, « The origins of
domestic horses in northwest Europe : new direct dates on the horses of Newgrange,
Ireland », Proceedings of the Prehistoric Society 79 (2013), p. 1-13.

BIBLIOGRAPHIE 185



Bennike, P,, Palaeopathology of Danish skeletons : a comparative study of demography,
disease, and injury (Copenhagen, 1985).

Bergh, S., Landscape of the monuments. A study of the passage tombs in the Ctil Irra
region, Co. Sligo, Ireland (Stockholm, 1995).

- « Design as message. Role and symbolism of Irish passage tombs », dans A.
Rodriguez Casal (dir.), O Neolitico Atldntico e as orixes do megalitismo, Actas do
Coloquio Internacional (Santiago de Compostela, 1-6 de Abril de 1996) (Santiago de
Compostela, 1997), p. 141-50.

Bergin, O. & R.L. Best (dir.), « Tochmarc Etaine », Eriu 12 (1938), p. 137-96.

Berrocal-Rangel, L. « Defences or defenders? New interpretations on upright stone bands
in late European prehistory », dans A. Ballmer, M. Fernandez-Go6tz & D.P. Mielke (dir.),
Understanding ancient fortifications between regionality and connectivity (Oxford,
2018), p. 157-69.

Bhreathnach, E., Tara. A select bibliography (Dublin, 1995).

— « Observations on the occurrence of dog and horse bones at Tara », Discovery
Programme Reports 6 (2002), p. 117-22.

- (dir.), The kingship and landscape of Tara (Dublin, 2005).

- « Transforming kingship and cult : the provincial ceremonial capitals in early
medieval Ireland », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (Dublin,
2011), p. 126-48.

Bhreathnach, M., « The sovereignty goddess as goddess of death? », Zeitschrift fiir
celtische Philologie 39 (1982), p. 243-60.

Biel, J., « Ein Flirstengrabhiigel der spaten Hallstattzeit bei Eberdingen-Hochdorf, Kr.
Ludwigsburg, Baden-Wirttemberg », Germania 60 (1982), p. 61-104.

Binchy, D.A., « The fair of Tailtiu and the feast of Tara », Eriu 18 (1958), p. 113-38.

- Celtic and Anglo-Saxon kingship. The O’Donnell lectures for 1967-8 (Oxford, 1970).

Borsje, J., « Druids, deer and ‘Words of Power’ : coming to terms with evil in medieval
Ireland », dans K. Ritari & A. Bergholm (dir.), Approaches to religion and mythology in
Celtic studies (Cambridge, 2008), p. 122-49.

— « Supernatural threats to kings : exploration of a motif in the Ulster Cycle and in
other medieval Irish tales », dans R. O hUiginn & B. O Cathain (dir.), Ulidia 2. Pro-
ceedings of the Second International Conference on the Ulster Cycle of Tales, National
University of Ireland Maynooth 24-27 June 2005 (Maynooth, 2009), p. 173-94.

— The Celtic evil eye and related mythological motifs in medieval Ireland (Louvain,
2012).

Bourges, AY., « Melor », dans ].T. Koch (dir.), Celtic culture. A historical encyclopedia, vol. 4
(Santa Barbara, 2006), p. 1288-9.

Bourke, A, S. Kilfeather, M. Luddy, M. Mac Curtain, G. Meaney, M. Ni Dhonnchadha, M.
0’Dowd & C. Wills (dir.), The Field Day anthology of Irish writing, vol. 4, Irish women’s
writing and traditions (Cork, 2002).

Bowman, S. & S. Needham, The Dunaverney and Little Thetford flesh-hooks : history,
technology and their position within the later Bronze Age Atlantic Zone feasting
complex, The Antiquaries Journal 87 (2007), p. 53-108.

Bradley, R., The passage of arms. An archaeological analysis of prehistoric hoards and
votive deposits (Cambridge, 1990).

186 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



— Altering the earth. The origins of monuments in Britain and Continental Europe. The
Rhind Lectures 1991-92 (Edinburgh, 1993).
- « Death by water : boats and footprints in the rock art of western Sweden », Oxford
Journal of Archaeology 16 (1997), p. 315-24.
— Rock art and the prehistory of Atlantic Europe. Signing the land (London, 1997).
— An archaeology of natural places (London, 2000).
— The past in prehistoric societies (London, 2002).
- « Stuart Piggott, Ancient Europe and the prehistory of northern Britain », dans L.A.G.
Shepherd & G.J. Barclay (dir.), Scotland in ancient Europe. The Neolithic and early
Bronze Age of Scotland in their European context (Edinburgh, 2004), p. 3-11.

Brash, R.R.,, The ogam inscribed monuments of the Gaedhil in the British Islands (London,
1879).

Brothwell, D. & A.T. Sandison, Diseases in antiquity. A survey of the diseases, injuries and
surgery of early populations (Springfield, 1967).

Bruneau, P, « impair de chaussures », dans P. L. de Bellefonds (dir.), Agathos Daimon.
Mythes et cultes. Etudes d’iconographie en ’honneur de Lilly Kahil (Athens, 2000),
p. 63-72.

Buckley, V.M. and P.D. Sweetman, Archaeological survey of County Louth (Dublin, 1991).

Burenhult, G., The archaeological excavation at Carrowmore, Co. Sligo, Ireland. Excavation
seasons 1977-1979 (Stockholm, 1980).

Byrne, EJ., « Clann Ollaman Uaisle Emna », Studia Hibernica 4 (1964), p. 54-94.
- « Historical note on Cnogba (Knowth) », Proceedings of the Royal Irish Academy 66C
(1968), p. 383-400.
—Irish kings and high-kings (London, 1973).

Byrne, M.E. & M. Dillon, « Tain B6 Fraich », Etudes celtiques 2 (1937), p. 1-27.

Cahill, M. & M. Sikora (dir.), Breaking ground, finding graves, vol. 1 (Dublin, 2011).

Campbell, E., « Royal inauguration in D4l Riata and the Stone of Destiny », dans R.
Welander, D.J. Breeze & T.O. Clancy (dir.), The Stone of Destiny. Artefact and icon
(Edinburgh, 2003), p. 42-59.

Campbell, ].EV., The Book of the Thanes of Cawdor. A series of papers selected from the
charter room at Cawdor 1236-1742 (Edinburgh, 1859).

Card, N. & J. Downes, « Mine Howe - the significance of space and place in the Iron Age »,
dans J. Downes & A. Ritchie (dir.), Sea change (Balgavies, 2003), p. 11-19.

Carew, M., Tara and the Ark of the Covenant. A search for the Ark of the Covenant by Brit-
ish-Israelites on the Hill of Tara (1899-1902) (Dublin, 2003).

Carey, ]., « The location of the Otherworld in Irish tradition », Eigse 19 (1982), p. 36-43.
— « Notes on the Irish war-goddess », Eigse 19 (1983), p. 263-75.
- « Origin and development of the Cesair legend », Eigse 22 (1987), p. 37-48.
- « Myth and mythography in Cath Maige Tuired », Studia Celtica 24-5 (1990), p. 53-69.
— « The two laws in Dubthach’s Judgement », Cambridge Medieval Celtic Studies 19
(1990), p. 1-18.
- « Time, memory and the Boyne necropolis », Proceedings of the Harvard Celtic Collo-
quium 10 (1990), p. 24-36.
- « The sun’s night journey : a Pharaonic image in Medieval Ireland », Journal of the
Warburg and Courtauld Institutes 57 (1994), p. 14-34.
— « Ferp Cluche », Eriu 50 (1999), p. 165-8.

BIBLIOGRAPHIE 187



- « The encounter at the ford : warriors, water and women », Eigse 34 (2004), p. 10-24.
- « An Old Irish poem about Mug Ruith », Journal of the Cork Historical and Archaeo-
logical Society 110 (2005), p. 113-34.

- « Tara and the supernatural », dans E. Bhreathnach (dir.), The kingship and
landscape of Tara (Dublin, 2005), p. 32-48.

- « Bresal/Bressual Beoliach », dans J.T. Koch (dir.), Celtic culture. A historical encyclo-
pedia, vol. 1 (Santa Barbara, 2006), p. 246-7.

- « Donn, Amairgen, ith and the prehistory of Irish pseudohistory », The Journal of
Indo-European Studies 38 (2010), p. 319-41.

Carney, ]., « Language and literature to 1169 », dans D. O Créinin (dir.), A new history of
Ireland, prehistoric and early Ireland, vol. 1 (Oxford, 2005), p. 451-510.

Carson, R.A.G. and C. O’Kelly, « A catalogue of the Roman coins from Newgrange, Co.
Meath, and notes on the coins and related finds », Proceedings of the Royal Irish
Academy 77C (1977), p. 35-55.

Chapman, M., The Celts. The construction of a myth (Basingstoke, 1992).

Charles-Edwards, T.M., « Irish warfare before 1100 », dans T. Bartlett & K. Jeffery (dir.), A
military history of Ireland (Cambridge, 1996), p. 26-51.

Chaume, B. & W. Reinhard, « Les dépots de I’enclos cultuel hallstattien de Vix ‘les
Herbues’ et la question des enceintes quadrangulaires », Bulletin de la Société préhis-
torique frangaise 104 (2007), p. 342-67.

Clarke, G., Archaeology and society. Reconstructing the prehistoric past (London, 1960).

Clinton, M., The souterrains of Ireland (Dublin, 2001).

Coe, P.P, « Belisama », dans ].T. Koch (dir.), Celtic culture. A historical encyclopedia, vol. 1
(Santa Barbara, 2006), 201.

Coles, J., « And on they went ... processions in Scandinavian Bronze Age rock carvings »,
Acta Archaeologica 74 (2003), p. 211-50.

- & A.F. Harding, The Bronze Age in Europe (London, 1979).

Collis, J., The Celts : origins, myths and inventions (Stroud, 2003).

Coomaraswamy, A.K., « On the loathly bride », Speculum 20 (1945), p. 391-404.

Cooney, G., K. Becker, J. Coles, M. Ryan & S. Sievers (dir.), Relics of old decency : archaeo-
logical studies in later prehistory. Festschrift for Barry Raftery (Dublin, 2009).

Corcoran, M. & G. Sevastopulo, « The origin of the greywacke orthostats and kerbstones
at Newgrange and Knowth, Bru na Bdinne », Heritage Council March 2008 Seminar,
https://www.yumpu.com/en/document/view/22251473

Corns. A., ]. Fenwick & R. Shaw, « More than meets the eye ... the Discovery Programme’s
high resolution LiDAR survey of Tara », Archaeology Ireland 22 : 3 (2008), p. 34-8.

Cowan, E.J., « The historical MacBeth », dans W.D.H. Sellar (dir.), Moray : province and
people (Edinburgh, 1993), p. 117-41.

Creighton, J., « Visions of power : imagery and symbols in late Iron Age Britain »,
Britannia 26 (1995), p. 285-301.

— Coins and power in late Iron Age Britain (Cambridge, 2000).
— « Gold, ritual and kingship », dans C. Haselgrove & D. Wigg-Wolf (dir.), Iron Age
coinage and ritual practices (Mainz, 2005), p. 69-84.

Cross, T.P. & A.C.L. Brown, « Fingen’s Night-watch. Airne Fingein », Romanic Review 9
(1918), p. 29-47.

— & C.H. Slover, Ancient Irish tales (London, 1935).

188 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Crowell, A.L. and W.K. Howell, « Time, oral tradition, and archaeology at Xakwnoowu, a
Little Ice Age fort in southeastern Alaska », American Antiquity 78 (2013), p. 3-23.

Cunliffe, B, Danebury. An Iron Age hillfort in Hampshire, vol. 1 : the excavations, 1969-1978
(London, 1984).
- « Pits, preconceptions and propitiation in the British Iron Age », Oxford Journal of
Archaeology 11 (1992), p. 69-83.
— Danebury. An Iron Age hillfort in Hampshire, vol. 6. A hillfort community in perspec-
tive (York, 1995).

Davidson, H.E. & P. Fisher, Saxo Grammaticus. The History of the Danes Books I-IX (Wood-
bridge, 1996).

Deane, M., « Dangerous liaisons », Proceedings of the Harvard Celtic Colloquium 23 (2003),
p. 52-79.
- « Compert Conculainn : possible antecedents? », dans J.E. Rekdal & A. O Corrain
(dir.), Proceedings of the Eighth Symposium of Societas Celtologica Nordica. Studia
Celtica Upsaliensia 7 (2007), p. 61-85.
- « Kingship : a valedictory for the sacred marriage », dans R. O hUiginn & B. O
Cathdin (dir.), Ulidia 2 (Maynooth, 2009), p. 326-42.
— « From sacred marriage to clientship : a mythical account of the establishment of
kingship as an institution », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship
(Dublin, 2011), p. 1-21.

de Blacam, A., Gaelic literature surveyed (Dublin, 1929).

Dehn, R., M. Egg & R. Lehnert, Das Hallstattzeitliche Fiirstengrab im Hiigel 3 von Kappel
am Rhein in Baden (Mainz, 2005).

de Loos-Dietz, E.P., « Le monosandalos dans ’Antiquité », Babesch. Bulletin Antieke Bes-
chaving 69 (1994), p. 175-97.

de Pontfarcy, Y., « The historical background to the pilgrimage to Lough Derg », dans M.
Haren and Y. de Pontfarcy (dir.), The medieval pilgrimage to St Patrick’s Purgatory
Lough Derg and the European tradition (Enniskillen, 1998), p. 7-34.
- « The sovereignty of Paeonia », dans M. Richter & J-M. Picard (dir.), Ogma. Essays in
Celtic studies in honour of Préinséas Ni Chathdin (Dublin, 2002), p. 145-50.

de Vries, J., La religion des Celtes (Paris, 1963).

Dillon, M., « The archaism of Irish tradition. The Sir John Rhys memorial lecture », Pro-
ceedings of the British Academy 33 (1947), p. 245-64.
— « The Hindu Act of Truth in Celtic tradition », Modern Philology 44 (1947), p. 137-40.
— Lebor na Cert. The Book of Rights (London, 1962).
— Celts and Aryans. Survivals of Indo-European speech and society (Simla, 1975).

Dixon-Kennedy, M., Encyclopedia of Russian and Slavic myth and legend (Santa Barbara,
1998).

Doherty, C., « Kingship in early Ireland », dans E. Bhreathnach (dir.), The kingship and
landscape of Tara (Dublin, 2005), p. 3-31.

Dooley, A., Playing the hero : reading the Irish saga Tdin B6 Cuiailnge (Toronto, 2006).
— & H. Roe, Tales of the Elders of Ireland. A new translation of Acallam na Sendrach
(Oxford, 1999).

Dorson, R.M., « The eclipse of solar mythology », The Journal of American Folklore 68
(1955), p. 393-416.

BIBLIOGRAPHIE 189



Dowden, K., European paganism. The realities of cult from antiquity to the late Middle Ages
(London, 2000).

Dowling, G., « The liminal boundary : an analysis of the sacral potency of the ditch at
Rdith na Rig, Tara, Co. Meath », The Journal of Irish Archaeology 15 (2006), p. 15-37.

- « The architecture of power : an exploration of the origins of closely spaced mul-
tivallate monuments in Ireland », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and
kingship (Dublin, 2011), p. 213-31.

Downes, J. & A. Ritchie (dir.), Sea change : Orkney and northern Europe in the later Iron
Age AD 300-800 (Balgavies, 2003).

Drescher, H., « Neue Untersuchungen am Sonnenwagen von Trundholm und iiber die
Gusstechnik bronzezeitlichen Tierfiguren », Acta Archaeologica 33 (1962), p. 39-62.

Driscoll, ST., « Picts and prehistory : cultural resource management in early medieval
Scotland », World Archaeology 30 (1998), p. 142-58.

Duignan, M., « The Turoe Stone : its place in insular La Téne art », dans P-M. Duval & C.
Hawkes (dir.), Celtic art in ancient Europe, five protohistoric centuries (London, 1976),
p. 201-17.

Dumézil, G., Horace et les Curiaces (Paris, 1942).

-« Le trio des Macha », Revue de Uhistoire des religions 146 (1954), p. 5-17.

- « Le puits de Nechtan », Celtica 6 (1963), p. 50-61.

— Mythe et épopée, vol. 1 (Paris, 1968).

— Mythe et épopée, vol. 3 (Paris, 1973).

— The destiny of a king (Chicago, 1973) (traduction de Mythe et épopée, vol. 2, partie 3
par A. Hiltebeitel).

Dumville, D.N., « Echtrae and immram : some problems of definition », Eriu 27 (1976),

p. 73-94.
Duncan, L., « Altram Tige D4 Medar », Eriu 11 (1932), p. 184-225.
Duval, P-M,, Les Celtes (Paris, 1977).

— Monnaies gauloises et mythes celtiques (Paris, 1987).

Echt, R, Das Fiirstinnengrab von Reinheim. Studien zur Kulturgeschichte der Friih-La-Téne-
Zeit (Bonn, 1999).

Eggert, M.K.H., « Der Tote von Hochdorf : Bemerkungen zum Modus archéologischer
Interpretation », Archdologisches Korrespondenzblatt 29 (1999), p. 211-22 (traduction
anglaise : M.K.H. Eggert, « The Hochdorf dead. Comments on the mode of archaeolog-
ical interpretation », dans R. Karl & D. Stifter (dir.), The Celtic world : critical concepts
in historical studies, vol. 2, Celtic archaeology (London, 2007), p. 180-196).

Eliade, M., The myth of the eternal return or, cosmos and history (Princeton, 1971).

Ellis, H.R., The road to Hel. A study of the conception of the dead in Old Norse literature
(Cambridge, 1943).

Enright, M.]. Lady with a mead cup. Ritual, prophecy and lordship in the European
warband from La Téne to the Viking Age (Dublin, 1996).

Eogan, G., « A composite late Bronze Age object from Roscommon, Ireland », dans W.H.
Metz, B.L. van Beek & H. Steegstra (dir.), Patina. Essays presented to Jay Jordan Butler
on the occasion of his 80th birthday (Groningen, 2001), p. 231-40.

Eriksen, P., « The great mound of Newgrange. An Irish multi-period mound spanning
from the megalithic tomb period to the early Bronze Age », Acta Archaeologica 79
(2008), p. 250-73.

190 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Euskirchen, M., « Epona », Bericht der Romisch-Germanischen Kommission 74 (1993),
p. 607-838.

Fenwick, J. & C. Newman, « Geomagnetic survey on the Hill of Tara, Co. Meath, 1998-9 »,
Discovery Programme Reports 6 (2002), p. 1-17.

Ferguson, S., « Account of ogham inscriptions in the cave at Rathcroghan, County of
Roscommon », Proceedings of the Royal Irish Academy 9 (1864), p. 160-70.

Findly, E.B., « The ‘Child of the Waters’: a revaluation of Vedic Apam Napat », Numen 26
(1979), p. 164-84.

Fitzpatrick, A.P.,, « Night and day : the symbolism of astral signs on later Iron Age anthro-
pomorphic short swords », Proceedings of the Prehistoric Society 62 (1996), p. 373-98.

FitzPatrick, E., Royal inauguration in Gaelic Ireland c. 1100-1600. A cultural landscape
study (Woodbridge, 2004).

-, E. Murphy, R. McHugh, C. Donnelly & C. Foley, « Evoking the white mare : the cult
landscape of Sgiath Gabhra and its medieval perception in Gaelic Fir Mhanach », dans
R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (Dublin, 2011), p. 163-91.

Fontijn, D.R. Sacrificial landscapes. Cultural biographies of persons, objects and « natural »
places in the Bronze Age of the southern Netherlands, c.2300-600 BC (Leiden, 2002).

Ford, P.K,, « The Well of Nechtan and ‘La Gloire Lumineuse’ », dans G.J. Larson (dir.),
Myth in Indo-European antiquity (Berkeley, 1974), p. 67-74.
- (dir.), The Mabinogi and other medieval Welsh tales. Edited with an introduction by
Patrick K. Ford (Berkeley, 2008).

Frank, R., Old Norse court poetry. The Dréttkveett stanza (Ithaca, 1978).

Freeman, A.M. (dir.), Annala Connacht. The annals of Connacht (A.D. 1224-1544) (Dublin,
1944).

Freeman, P., The philosopher and the druids. A journey among the ancient Celts (London,
2006).

Fyfe, W.H. & D.S. Levene, Tacitus. The Histories (Oxford, 1997).

Garrow, D. & C. Gosden, Technologies of enchantment? Exploring Celtic art : 400 BC to AD
100 (Oxford, 2012).

Geertz, C., Local knowledge. Further essays in interpretive anthropology (New York, 1983).

Gerloff, S., Atlantic cauldrons and buckets of the late Bronze and early Iron Ages in western
Europe. Praehistorische Bronzefunde 2 : 18 (Stuttgart, 2010).

Giles, M., A forged glamour. Landscape, identity and material culture in the Iron Age
(Oxford, 2012).

Gimbutas, M., Bronze Age cultures in central and eastern Europe (The Hague, 1965).

Gray, E.A., Cath Maige Tuired. The second battle of Mag Tuired (London, 1982).

Green, M., Symbol and image in Celtic religious art (London, 1989).
— The sun-gods of ancient Europe (London, 1991).
— Celtic goddesses. Warriors, virgins and mothers (London, 1995).
- « Images in opposition : polarity, ambivalence and liminality in cult representa-
tion », Antiquity 71 (1997), p. 898-911.
— « Back to the future. Resonances of the past in myth and material culture », dans A.
Gazin-Schwartz & C. Holtorf (dir.), Archaeology and folklore (London, 1999), p. 48-66.
- « Pagan Celtic iconography and the concept of sacral kingship », Zeitschrift fiir
celtische Philologie 52 (2000), p. 102-17.

BIBLIOGRAPHIE 191



— « Cosmovision and metaphor : monsters and shamans in Gallo-British cult-expres-
sion », European Journal of Archaeology 4 (2001), p. 203-32

— An archaeology of images. Iconology and cosmology in Iron Age and Roman Europe
(London, 2004).

Gregory, A., Cuchulain of Muirthemne : the story of the men of the Red Branch of Ulster
(London, 1902).

Gricourt, D. & D. Hollard, « Lugus et le cheval », Dialogues d’histoire ancienne 28 (2002),
p. 121-66.

Gricourt, J., « Epona - Rhiannon - Macha », Ogam 6 (1954), p. 25-40, 75-86, 137-8, 165-88.

Grinsell, LV., Folklore of prehistoric sites in Britain (Newton Abbot, 1976).

Grogan, E., The Rath of the Synods, Tara, Co. Meath : excavations by Sedn P. O Riorddin
(Dublin, 2008).

Guizot, F, L’histoire de France depuis les temps les plus reculés jusqu’en 1789 racontée a
mes petits-enfants par M. Guizot, tome 1 (Paris, 1872).

Guyonvarc’h, C-J., « Nemos, Nemetos, Nemeton », Ogam 12 (1960), p. 185-97.

- « Annexes étymologiques du commentaire. Nechtan (*Nept-ono-) ou ‘le fils de la

sceur’ », Celticum 15. Supplément a Ogam-Tradition celtique 106 (1966), p. 377-82.
Gwynn, E., The Metrical Dindshenchas Part 3 (Dublin, 1913).

— The Metrical Dindshenchas Part 4 (Dublin, 1924).

Gwynn, L., « De Sil Chonairi Méir », Eriu 6 (1912), p. 130-43.

Hamel, A.G. van, Compert Con Culainn and other stories (Dublin, 1933).

Hamlin, A. & C. Lynn (dir.), Pieces of the past. Archaeological excavations by the Depart-
ment of the Environment for Northern Ireland 1970-1986 (Belfast, 1988).

Hansen, L., Hochdorf VIII. Die Goldfunde und Trachtbeigaben des spdthallstattzeitlichen
Fiirstengrabes von Eberdingen-Hochdorf (Kr. Ludwigsburg) (Stuttgart, 2010).

Harding, A.F., European societies in the Bronze Age (Cambridge, 2000).

Hérke, H., « The nature of burial data », dans C.K. Jensen and K.H. Nielsen (dir.), Burial
and society. The chronological and social analysis of archaeological burial data
(Aarhus, 1997), p. 19-27.

Harrison, J.E., Prolegomena to the study of Greek religion (Cambridge, 1903).

Harrison, R.J., Symbols and warriors. Images of the European Iron Age (Bristol, 2004).

Henderson, G. (dir.), Fled Bricrend : the feast of Bricriu (London, 1899).

Hensey, R., « The observance of light : a ritualistic perspective on ‘imperfectly’ aligned
passage tombs », Time and Mind : the Journal of Archaeology, Consciousness and
Culture 1 (2008), p. 319-30.

Herbert, M., « Goddess and king : the sacred marriage in early Ireland », Cosmos 7 (1992),
p. 264-75.

- « Society and myth ¢.700-1300 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day anthology
of Irish writing, vol. 4 (Cork, 2002), p. 250-72.

Herity, M. (dir.), Ordnance Survey letters Roscommon (Dublin, 2010).

Hermann, F-R., « Der Glauberg, Fiirstensitz, Firstengraber und Heiligtum », dans H.
Baitinger & B. Pinsker (dir.), Das Rdtsel der Kelten von Glauberg : Glaube, Mythos,
Wirklichkeit (Stuttgart, 2002), p. 90-111.

Hill, J.D., « How did British Middle and Late Pre-Roman Iron Age societies work (if they
did)? », dans T. Moore & X-L. Armada (dir.), Atlantic Europe in the first millennium BC.
Crossing the divide (Oxford, 2011), p. 242-63.

192 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Hily, G., Le dieu celtique Lugus (Rennes, 2012).

Hingley, R., « Ancestors and identity in the later prehistory of Atlantic Scotland : the
reuse and reinvention of Neolithic monuments and material culture », World Archae-
ology 28 (1996), 231-43.

Hofeneder, A., « Vestiges of sun worship among the Celts », Pandanus ‘10 4 : 2 (2010),

p. 85-107.

Howlett, D., Muirchu Moccu Macthéni’s « Vita Sancti Patricii » Life of Saint Patrick (Dublin,
2006).

Hull, E., Cuchulain : the hound of Ulster (London, 1909).

- « Legends and traditions of the Cailleach Bheara or Old Woman (Hag) of Beare »,
Folklore 38 (1927), p. 225-54.

Hull, V,, « De Gabdil in t-Sida (concerning the seizure of the fairy mound) », Zeitschrift fiir
celtische Philologie 19 (1933), p. 53-8.

- « Early Irish Segais », Zeitschrift fiir celtische Philologie 29 (1962-64), p. 321-4.

Irwin, J., « ‘ASokan’ pillars : a reassessment of the evidence - 4 : symbolism », The Burling-
ton Magazine 118 : 884 (1976), p. 734-53.

Jackson, K.H., « The adventure of Laeghaire Mac Crimhthainn », Speculum 17 (1942),

p. 377-89.
— The international popular tale and early Welsh tradition (Cardiff, 1961).
— The oldest Irish tradition : a window on the Iron Age (Cambridge, 1964).

James, E.O., « The sacred kingship and the priesthood », dans La regalita sacra. The sacral
kingship. Contributions to the central theme of the VIIIth International Congress for the
History of Religions (Rome, April 1955) (Leiden, 1959), p. 63-70.

James, S., The Atlantic Celts. Ancient people or modern invention? (London, 1999).

Jaski, B., Early Irish kingship and succession (Dublin, 2000).

Jendza, C., « Theseus the Ionian in Bacchylides 17 and Indo-Iranian Apam Napat », The
Journal of Indo-European Studies 41 (2013), p. 431-57.

Jones, G., A history of the Vikings. Second edition (Oxford, 1984).

Jope, E.M., Early Celtic art in the British Isles (Oxford, 2000).

Joy, J., « Reflections on Celtic art : a re-examination of mirror decoration », dans D.
Garrow, C. Gosden & J.D. Hill (dir.), Rethinking Celtic art (Oxford, 2008), p. 78-99.

- Iron Age mirrors. A biographical approach. British Archaeological Reports British
Series 518 (Oxford, 2010).

Kaul, F,, Ships on bronzes. A study in Bronze Age religion and iconography (Copenhagen,
1998).

— « Bronze Age tripartite cosmologies », Praehistorische Zeitschrift 80 (2006), p. 235-46.

Kelly, F., A guide to early Irish law (Dublin, 1988).

- « The beliefs and mythology of the early Irish with special reference to the
cosmos », dans C. Ruggles (dir.), Astronomy, cosmology and landscape (Bognor Regis,
2001), p. 167-72.

Kelly, P, « The T4in as literature », dans J.P. Mallory (dir.), Aspects of the Tdin (Belfast,
1992), p. 69-102.

Killeen, J.F,, « Fear an énais », Celtica 9 (1971), p. 202-4.

Kimmig, W., Das Kleinaspergle. Studien zu einem Flirstengrabhiigel der friihen Laténezeit
bei Stuttgart (Stuttgart, 1988).

BIBLIOGRAPHIE 193



Knitisel, C.J., « More Circe than Cassandra : the princess of Vix in ritualized social
context », European Journal of Archaeology 5 (2002), p. 275-308.

Koch, JT., « A Welsh window on the Iron Age : Manawydan, Mandubracios », Cambridge
Medieval Celtic Studies 14 (1987), p. 17-52.

— « Further to Tongu do dia toinges mo thuath, etc. », Etudes celtiques 29 (1992),

p. 249-61.

— « Windows on the Iron Age : 1964-1994 », dans J.P. Mallory & G. Stockman (dir.),
Ulidia. Proceedings of the First International Conference on the Ulster Cycle of Tales
(Belfast, 1994), p. 229-42.

- (dir.), Celtic culture. A historical encyclopedia, vols 1-5 (Santa Barbara, 2006).

- &J. Carey (dir.), The Celtic heroic age. Literary sources for ancient Celtic Europe and
early Ireland and Wales (Malden, Mass, 1995).

Krausse, D., « Der ‘Keltenflrst’ von Hochdorf : Dorféltester oder Sakralkonig? Anspruch
und Wirklichkeit der sog. kulturanthropologischen Hallstatt-Archéologie », Archdol-
ogisches Korrespondenzblatt 29 (1999), p. 339-58 (traduction anglaise : D. Krausse,

« The “Celtic Prince’ of Hochdorf : village-elder or sacred king? Pretence and reality
of the so-called ‘cultural anthropological’ Hallstatt archaeology », dans R. Karl &

D. Stifter (dir.), The Celtic world : critical concepts in historical studies, vol. 2, Celtic
archaeology (London, 2007), p. 197-229).

Kristiansen, K., « Rock art and religion. The sun journey in Indo-European mythology and

Bronze Age rock art », dans A.C. Fredell, K. Kristiansen & F. Criado Boado (dir.), Rep-

resentations and communications. Creating an archaeological matrix of late prehistoric

rock art (Oxford, 2010), p. 93-115.
- & T.B. Larsson, The rise of Bronze Age society. Travels, transmissions and transforma-
tions (Cambridge, 2005).

Kruta, V., La cruche celte de Brno. Chef-d’ceuvre de Uart. Miroir de ’Univers (Dijon, 2007).

Kvilhaug, M., The maiden with the mead : a goddess of initiation rituals in Old Norse
mythology? (Saarbriicken, 2009).

Kyriakidis, E. (dir.), The archaeology of ritual (Los Angeles, 2007).

Lambert, P-Y., « Deux mots gaulois, Souxtu et Comedovis », Comptes-rendus des séances de
IAcadémie des Inscriptions et Belles-Lettres (2006), p. 1507-1524.

Lambot, B. & P. Méniel, « Le centre communautaire et cultuel du village gaulois d’Acy-Ro-

mance dans son contexte régional », dans S. Verger (dir.), Rites et espaces en pays celte

et méditerranéen : étude comparée a partir du sanctuaire d’Acy-Romance (Ardennes,
France) (Rome, 2000), p. 7-139.

La regalita sacra. The sacred kingship. Contributions to the central theme of the VIIIth
International Congress for the history of religions (Rome, April 1955) (Leiden, 1959).

Le Roux, F. & C-J. Guyonvarc’h, Mdrrigan-Bodb-Macha. La souveraineté guerriére de
IIrlande (Rennes, 1983).

Lincoln, B., « On the imagery of paradise », Indogermanische Forschungen 85 (1980),
p. 151-64.
— Priests, warriors and cattle. A study in the ecology of religions (Los Angeles, 1981).
— Theorizing myth. Narrative, ideology, and scholarship (Chicago, 1999).

Lindsey, AW., « The Dunalis souterrain and ogham stone », Proceedings of the Belfast
Natural History and Philosophical Society (1934-5), p. 61-70.

Linduff, KM., « Epona : a Celt among the Romans », Latomus 38 (1979), 817-37.

194 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Lucas, AT, « The sacred trees of Ireland », Journal of the Cork Historical and Archaeologi-
cal Society 68 (1963), p. 16-54.

Lynch, R., The Kirwans of Castlehacket, Co. Galway. History, folklore and mythology in an
Irish horseracing family (Dublin, 2006).

Lynn, C.J., « Navan Fort : a draft summary of D.M. Waterman’s excavations », Emania 1
(1986), p. 11-19.
- « The Iron Age mound in Navan Fort : a physical realization of Celtic religious
beliefs? », Emania 10 (1992), p. 32-57.
- « House-urns in Ireland? », Ulster Journal of Archaeology 56 (1993), p. 70-77.
— « Hostel, heroes and tales : further thoughts on the Navan Mound », Emania 12
(1994), p. 5-20.
- « That mound again : the Navan excavations revisited », Emania 15 (1996), p. 5-9.
— Excavations at Navan Fort 1961-71 by D.M. Waterman (Belfast, 1997).
- « Navan Fort site C excavations, June 1999, interim report », Emania 18 (2000),
p. 5-16.
- « Navan Fort site C excavations, May 2000, interim report no. 2 », Emania 19 (2002),
p. 5-18.
— Navan Fort. Archaeology and myth (Bray, 2003).
— « Suggested archaeological and architectural examples of tripartite structures », The
Journal of Indo-European Studies 34 (2006), p. 111-41.
- & D. Miller, « Crossing boundaries : literary and archaeological evidence for
early Irish royal inauguration rites and sites », Studia Indo-Europaea 2 (2002-2005),
p. 161-75.

Macalister, R.A.S., « Temair Breg : a study of the remains and traditions of Tara », Pro-
ceedings of the Royal Irish Academy 34C (1919), p. 231-404.
— Corpus Inscriptionum Insularum Celticarum, vol. 1 (Dublin, 1945).

Mac Cana, P, Celtic mythology (London, 1970).
- « Conservation and innovation in early Irish literature », Etudes celtiques 13 (1973),
p. 61-118.
— « The topos of the single sandal in Irish tradition », Celtica 10 (1973), p. 160-6.
— « Placenames and mythology in Irish tradition : places, pilgrimages and things »,
dans G.W. MacLennan (dir.), Proceedings of the First North American Congress of
Celtic Studies (Ottawa, 1988), p. 319-41.
— « The Irish analogues of Mélusine », dans P. Lysaght, S. O Cathdin & D. O hOgdin
(dir.), Islanders and water-dwellers. Proceedings of the Celtic-Nordic-Baltic Symposium
held at University College Dublin 16-19 June 1996 (Dublin, 1999), p. 149-64.
— The cult of the sacred centre. Essays on Celtic ideology (Dublin, 2011).

Mac Giolla Easpaig, D., « The significance and etymology of the placename Temair », dans
E. Bhreathnach (dir.), The kingship and landscape of Tara (Dublin, 2005), p. 423-49.

MacNeill, E., Phases of Irish history (Dublin, 1919).

Mallory, J.P., « The literary topography of Emain Macha », Emania 2 (1987), p. 12-18.
— (dir.), Aspects of the Tdin (Belfast, 1992),
— « The world of Ci Chulainn : the archaeology of Tdin Bé Cuailnge », dans J.P. Mallory
(dir.), Aspects of the Tdin (Belfast, 1992), p. 103-59.
- « Excavations of the Navan Ditch », Emania 18 (2000), p. 21-35.

BIBLIOGRAPHIE 195



- & M.G.L. Baillie, « Tech ndaruch : the fall of the house of oak », Emania 5 (1988),
p. 27-33.

- & T.E. McNelill, The archaeology of Ulster from colonization to plantation (Belfast,
1991).

—, D.M. Brown & M.G.L. Baillie, « Dating Navan Fort », Antiquity 73 (1999), p. 427-31.

Marazov, I., The Rogozen treasure (Sofia, 1989).

- « Philomele’s tongue : reading the pictorial text of Thracian mythology », dans
L. Bonfante (dir.), The barbarians of ancient Europe : realities and interactions
(Cambridge, 2011), p. 132-89.

Marstrander, C., « A new version of the Battle of Mag Rath », Eriu5(1911), p- 226-47.

Martin, B.K,, « ‘Truth’ and ‘Modesty’ : a reading of the Irish Noinden Ulad », Leeds Studies
in English 20 (1989), p. 99-117.

Mattingly, H., Tacitus. The Agricola and the Germania. Translated with an introduction by
H. Mattingly, revised by S.A. Handford (London, 1970).

McCafferty, P. & M. Baillie, The Celtic gods. Comets in Irish mythology (Stroud, 2005).

McCone, K., « Werewolves, cyclopes, diberga, and fianna : juvenile delinquency in early
Ireland », Cambridge Medieval Celtic Studies 12 (1986), p. 1-22.

— Pagan past and Christian present in early Irish literature (Maynooth, 1990).
- « The Celtic and Indo-European origins of the fian », dans S.]. Arbuthnot & G.
Parsons (dir.), The Gaelic Finn tradition (Dublin, 2012), p. 14-30.

McCormick, F., « The distribution of meat in a hierarchical society : the Irish evidence »,
dans P. Miracle & N. Milner (dir.), Consuming passions and patterns of consumption
(Cambridge, 2002), p. 25-31.

— « The horse in early Ireland », Anthropozoologica 42 (2007), p. 85-104.

McKenna, C.A., « The theme of sovereignty in Pwyll », Bulletin of the Board of Celtic
Studies 29 (1980), p. 35-52 (Egalement publié dans C.W. Sullivan III (dir.), The
Mabinogi. A book of essays (New York, 1996), p. 303-30).

McTurk, R., Chaucer and the Norse and Celtic worlds (London, 2005).

Meduna, J. & I. Peskar, « Ein laténzeitlicher Fund mit Bronzebeschlidgen von Brno-
Malométice (Kr. Brno-Stadt) », Bericht der Romisch-Germanischen Kommission 73
(1992), p. 181-267.

Megaw, J.V.S., Art of the European Iron Age. A study of the elusive image (Bath, 1970).

— « Celtic foot(less) soldiers? An iconographic note », Gladius 23 (2003), p. 61-70.

— & M.R Megaw, « Cheshire cats, Mickey Mice, the new Europe and ancient Celtic
art », dans C. Scarre & F. Healy (dir.), Trade and exchange in prehistoric Europe. Pro-
ceedings of a conference held at the University of Bristol, April 1992 (Oxford, 1993),
p. 219-232.

Megaw, R. & V. Megaw, « Through a window on the European Iron Age darkly : fifty years
of reading early Celtic art », World Archaeology 25 (1994), p. 287-302.

Meid, W., Die Romanze von Froech und Findabair (Innsbruck, 1970).

Meller, H. (dir.), Der geschmiedete Himmel : Die weite Welt im Herzen Europas vor
3600 Jahren (Stuttgart, 2004).

Méniel, P, Les sacrifices d’animaux chez les Gaulois (Paris, 1992).

Metzner-Nebelsick, C., « Wagen- und Prunkbestattungen von Frauen der Hallstatt- und
frihen Laténezeit in Europa. Ein Beitrag zur Diskussion der sozialen Stellung der
Frau in der dlteren Eisenzeit », dans J.M. Bagley, C. Eggl, D. Neumann & M. Schefzik

196 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



(dir.), Alpen, Kult und Eisenzeit. Festschrift fiir Amei Lang zum 65. Geburtstag (Rahden,
2009), p. 237-70.

Meyer, K., « The adventures of Nera », Revue celtique 10 (1889), p. 212-228.
- « Baile in Scail », Zeitschrift fiir celtische Philologie 3 (1901), p. 457-66.

Milcent, P-Y., « Statut et fonctions d'un personnage féminin hors norme », dans C. Rolley
(dir.), La tombe princiére de Vix (Paris, 2003), p. 312-27.

Miles, B., Heroic saga and Classical epic in medieval Ireland (Woodbridge, 2011).

Miles, D., S. Palmer, G. Lock, C. Gosden & A.M. Cromarty, Uffington White Horse and its
landscape : investigations at White Horse Hill, Uffington, 1989-95 and Tower Hill,
Ashbury, 1993-4 (Oxford, 2003).

Miller, D.A., « Georges Dumézil : theories, critiques and theoretical extensions », Religion
30 (2000), p. 27-40.

Moore, T. & X-L. Armada, « Crossing the divide : opening a dialogue on approaches to
western European first millennium BC studies », dans T. Moore & X-L. Armada (dir.),
Atlantic Europe in the first millennium BC. Crossing the divide (Oxford, 2011), p. 3-77.

Morgan, M. Gwyn, « The three minor pretenders in Tacitus, ‘Histories’ II », Latomus 52
(1993), p. 769-96.

Moroney, A., « Winter sunsets at Dowth », Archaeology Ireland 13 : 4 (1999), p. 29-31.

Morris, H., « Ancient graves in Sligo and Roscommon », Journal of the Royal Society of
Antiquaries of Ireland 59 (1929), p. 99-115.

- « Dun na mBarc and the Lady Ceasiar », Journal of the Royal Society of Antiquaries of
Ireland 63 (1933), p. 69-87.

Mubhr, K., « The early place-names of County Armagh », Seanchas Ardmhacha. Journal of
the Armagh Diocesan Historical Society 19 (2002), p. 1-54.

— « Place-names and the understanding of monuments », dans R. Schot et al. (dir.),
Landscapes of cult and kingship (Dublin, 2011), p. 232-55.

Miiller-Lisowski, K., « La légende de St Jean dans la tradition irlandaise et le druide Mog
Ruith », Etudes celtiques 3 (1938), p. 46-70.

— « Contributions to a study in Irish folklore : traditions about Donn », Béaloideas 18
(1948), p. 142-99.

Nagy, J.F.,, The wisdom of the outlaw. The boyhood deeds of Finn in Gaelic tradition
(Berkeley, 1985).

Needham, S. & S. Bowman, « Flesh-hooks, technological complexity and the Atlantic
Bronze Age feasting complex », European Journal of Archaeology 8 (2005), p. 93-136.

Newman, C., Tara : an archaeological survey (Dublin, 1997).

— « Re-composing the archaeological landscape of Tara » dans E Bhreathnach (dir.),
The kingship and landscape of Tara (Dublin, 2005), p. 361-409.

- « Misinformation, disinformation and downright distortion : the battle to save Tara
1999-2005 », dans C. Newman & U. Strohmayer, Uninhabited Ireland. Tara, the M3 and
public spaces in Galway (Galway, 2007), p. 61-101.

— « Procession and symbolism at Tara : analysis of Tech Midhchuarta (the ‘Banqueting
Hall’) in the context of the sacral campus », Oxford Journal of Archaeology 26 (2007),
p. 415-38.

- « The sacral landscape of Tara : a preliminary exploration », dans R. Schot et al.
(dir.), Landscapes of cult and kingship (Dublin, 2011), p. 22-43.

BIBLIOGRAPHIE 197



- « In the way of development : Tara, the M3 and the Celtic Tiger », dans R. Meade & F.
Dukelow (dir.), Defining Events : power, resistance and identity in twenty-first-century
Ireland (Manchester, 2015), p. 33-50.

Ni Bhrolchéin, M., An introduction to early Irish literature (Dublin, 2009).

- « Death-tales of the early kings of Tara », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult
and kingship (Dublin, 2011), p. 44-65.

Ni Chathadin, P, « Traces of the cult of the horse in early Irish sources », The Journal of
Indo-European Studies 19 (1991), p. 124-31.

Ni Dhonnchadha, M., « On Gormfhlaith daughter of Flann Sinna and the lure of the
sovereignty goddess », dans A.P. Smyth (dir.), Seanchas. Studies in early and medieval
Irish archaeology, history and literature in honour of Francis J. Byrne (Dublin, 2000),
p. 225-37.

— « Gormlaith and her sisters ¢.750-1800 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day
anthology of Irish writing, vol. 4 (Cork, 2002), p. 166-272.

- « Courts and coteries 1, 900-1600 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day
anthology of Irish writing, vol. 4 (Cork, 2002), p. 293-303.

Noble, G. & K. Brophy, « Ritual and remembrance at a prehistoric ceremonial complex in
central Scotland : excavations at Forteviot, Perth and Kinross », Antiquity 85 (2011),
p. 787-804.

Nordberg, A., « The grave as a doorway to the Other World », Temenos. Nordic Journal of
Comparative Religion 45 (2009), p. 35-63.

Oaks, L.S., « The goddess Epona : concepts of sovereignty in a changing landscape », dans
M. Henig & A. King (dir.), Pagan gods and shrines of the Roman empire (Oxford, 1986),
p. 77-83.

O Broin, T, « ‘Craebruad’ : a spurious tradition », Eigse 15 (1974), p. 103-113.
-« Lia F4il : fact and fiction in the tradition », Celtica 21 (1990), p. 393-401.

0 Buachalla, B., « Irish Jacobite poetry », The Irish Review 12 (1992), p. 40-49.

O Cathasaigh, T., The heroic biography of Cormac Mac Airt (Dublin, 1977).
— « The semantics of ‘Sid’ », Eigse 17 (1979), p. 137-155.
- « Pagan survivals : the evidence of early Irish narrative », dans P. Ni Chathdin & M.
Richter (dir.), Irland und Europa. Ireland and Europe. Die Kirche im Friihmittelalter.
The early church (Stuttgart, 1984), p. 291-307.
— « The eponym of Cnogba », Eigse 23 (1989), 27-38.
— « Gat and Diberg in Togail Bruidne Da Derga », dans A. Ahlqvist et al. (dir.), Celtica
Helsingiensia. Proceedings from a Symposium on Celtic Studies (Helsinki, 1996),
p. 203-13.

O Corréin, D., « Creating the past. The early Irish genealogical tradition », Peritia 12
(1998), p. 530-60.

- « Historical need and literary narrative », dans D. Ellis Evans, ].G. Griffith & E.M.
Jope (dir.), Proceedings of the Seventh International Congress of Celtic Studies held at
Oxford, from 10th to 15th July, 1983 (Oxford, 1986), p. 141-58.

— « Early medieval law, ¢.700-1200 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day
anthology of Irish writing, vol. 4 (Cork, 2002), 6-44.

O Créinin, D. (dir.), A new history of Ireland, prehistoric and early Ireland, vol. 1 (Oxford,
2005).

O Daly, M., Cath Maige Mucrama. The battle of Mag Mucrama (Dublin, 1975).

198 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



O Duinn, S., Forbhais Droma Ddmhghdire. The siege of Knocklong (Cork, 1992).

O Floinn, R., « Notes on some Iron Age finds from Ireland », dans G. Cooney et al. (dir.),
Relics of old decency : archaeological studies in later prehistory. Festschrift for Barry
Raftery (Dublin, 2009), p. 199-210.

0 hOgain, D., Fionn mac Cumhaill. Images of the Gaelic hero (Dublin, 1988).

O hUiginn, R., « The background and development of Tdin B Ctiailnge », dans J.P. Mallory
(dir.), Aspects of the Tdin (Belfast, 1992), p. 29-67.

- « Fergus, Russ and Rudraige : a brief biography of Fergus Mac Rdich », Emania 11
(1993), p. 31-40.

— & B. O Cathéin (dir.), Ulidia 2. Proceedings of the Second International Conference
on the Ulster Cycle of Tales, National University of Ireland Maynooth 24-27 June 2005
(Maynooth, 2009).

0 Maille, T., « Medb Chruachna », Zeitschrift fiir celtische Philologie 17 (1928), p. 129-46.

O Mainnin, M.B., « ‘Co mBeith a Ainm Asa’ : the eponymous Macha in the place-names
Mag Macha, Emain Macha and Oenach Macha », dans R. O hUiginn & B. O Cathdin
(dir.), Ulidia 2 (Maynooth, 2009), p. 195-207.

O Riain, P, « Early Irish literature », dans G. Price (dir.), The Celtic connection (Gerrards
Cross, 1992), p. 65-80.

O’Brien, S., « Dioscuric elements in Celtic and Germanic mythology », Journal of Indo-Eu-
ropean Studies 10 (1982), p. 117-36.

O’Brien, W.,, Sacred ground. Megalithic tombs in coastal south-west Ireland (Galway, 1999).

O’Connell, A., Harvesting the stars. A pagan temple at Lismullin, Co. Meath (Dublin, 2013).

O’Curry, E., Lectures on the manuscript materials of ancient Irish history (Dublin, 1861).

O’Flaherty, W. Doniger, Textual sources for the study of Hinduism (Chicago, 1990).

O’Kelly, M.]., Newgrange. Archaeology, art and legend (London, 1982).

- & C. O’Kelly, « The tumulus of Dowth, County Meath », Proceedings of the Royal Irish
Academy 83C (1983), p. 135-90.

O’Leary, A.M., « Mog Ruith and apocalypticism in eleventh-century Ireland », dans J.F.
Nagy (dir.), The individual in Celtic literatures. CSANA Yearbook 1 (Dublin, 2001),

p- 51-60.

O’Meara, J.J., The first version of the Topography of Ireland by Giraldus Cambrensis
(Dundalk, 1951).

O’Rahilly, C., Tdin B6 Cualnge from the Book of Leinster (Dublin, 1967).

— Tdin B6 Cuailnge Recension 1 (Dublin, 1976).

O’Rahilly, T.F.,, Early Irish history and mythology (Dublin, 1946).

- « On the origin of the names Erainn and Eriu », Eriu 14 (1946), p. 7-28.

Olivier, L. « The Hochdorf ‘princely grave’ and the question of the nature of archaeolog-
ical funerary assemblages », dans T. Murray (dir.), Time and archaeology (London,
1999), p. 109-38.

Olmsted, G.S., « The Gundestrup version of Tdin B Cuailnge », Antiquity 50 (1976),

p. 95-103.
— The Gundestrup cauldron. Its archaeological context, the style and iconography
of its portrayed motifs, and their narration of a Gaulish version of Tdin Bé Cuailnge
(Brussels, 1979).
— The Gods of the Celts and the Indo-Europeans (Budapest, 1994).
O’Sullivan, M., C. Scarre & M. Doyle (dir.), Tara from the past to the future (Dublin, 2013).

BIBLIOGRAPHIE 199



Parfitt, K., « The Deal man », Current Archaeology 101 (1986), p. 166-8.
- Iron Age burials from Mill Hill, Deal (London, 1995).
— & M. Green, « A chalk figurine from Upper Deal, Kent », Britannia 18 (1987), p. 295-8.

Parker Pearson, M., Bronze Age Britain (London, 1993).

- « Food, sex and death : cosmologies in the British Iron Age with particular reference
to east Yorkshire », Cambridge Archaeological Journal 9 (1999), p. 43-69.

Patay, P., Die Bronzegefisse in Ungarn. Praehistorische Bronzefunde 2 : 10 (Munich, 1990).

Payne, A., M. Corney & B. Cunliffe, The Wessex Hillforts project. Extensive survey of hillfort
interiors in central southern England (London, 2006).

Peacock, M. (dir.), The early history of Rome. Books I-V of the Ab Urbe Condita (New York,
2005).

Pertlwieser, M., « Frithhallstattzeitliche Wagenbestattungen in Mitterkirchen », dans
M. Pertlwieser (dir.), Prunkwagen und Hiigelgrab. Kultur der friihen Eisenzeit von
Hallstatt bis Mitterkirchen (Linz, 1987), p. 55-65.

Piggott, S., Ancient Europe from the beginnings of agriculture to Classical antiquity
(Edinburgh, 1965).

Pinault, G-J., « Gaulois Epomeduos, le maitre des chevaux », dans P-Y. Lambert & G-J.
Pinault (dir.), Gaulois et celtique continental (Geneva, 2007), p. 291-307.

Power, M., « Cnucha cnoc os cionn Life », Zeitschrift fiir celtische Philologie 11 (1917),

p. 39-55.

Pralon, D., « La légende de la fondation de Marseille », Etudes Massaliétes 3 (1992),
p. 51-6.

Prendergast, F. & T. Ray, « Ancient astronomical alignments : fact or fiction? »,
Archaeology Ireland 16 : 2 (2002), p. 32-5.

Priissing, G., Die Bronzegefiisse in Osterreich. Praehistorische Bronzefunde 2 : 5 (Stuttgart,
1991).

Puhvel, J., « Aspects of equine functionality », dans J. Puhvel (dir.), Myth and law among
the Indo-Europeans. Studies in Indo-European comparative mythology (Berkeley, 1970),
p. 159-172.

— Comparative mythology (Baltimore, 1987).
Py, M., La sculpture gauloise méridionale (Paris, 2011).
Raftery, B., A catalogue of Irish Iron Age antiquities (Marburg, 1983).
— Pagan Celtic Ireland. The enigma of the Irish Iron Age (London, 1994).
- « Iron Age Ireland », dans D. O Créinin (dir.), A new history of Ireland, prehistoric
and early Ireland, vol. 1 (Oxford, 2005), 134-81.

Randsborg, K., « Opening the oak-coffins. New dates - new perspectives », Acta Archaeo-
logica 77 (2006), p. 1-162.

Rapin, A., « Une épée celtique damasquinée d’or du Ve s. av. J.-C. au Musée des Antiquités
Nationales », Antiquités Nationales 34 (2002), p. 155-71.

Rees, A.D., « Modern evaluations of Celtic narrative tradition », dans Proceedings of the
Second International Congress of Celtic Studies held in Cardiff 6-13 July, 1963 (Cardiff,
1966), p. 31-61.

— & B. Rees, Celtic heritage. Ancient tradition in Ireland and Wales (London, 1961).

Reinach, S., Bronzes figurés de la Gaule romaine (Paris, 1894).

— Catalogue illustré du Musée des antiquités nationales au Chateau de Saint-Germain-
en-Laye, vol. 2 (Paris, 1921)

200 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Renfrew, C., Prehistory. The making of the human mind (London, 2007).

Ridgeway, W., « The date of the first shaping of the Cuchulainn saga », Proceedings of the
British Academy 2 (1906), p. 135-68.

Ritchie, A., Prehistoric Orkney (London, 1995).

- « Paganism among the Picts and the conversion of Orkney », dans J. Downes & A.
Ritchie (dir.), Sea change (Balgavies, 2003), p. 3-10.

Roche, H., « Excavations at Raith na Rig, Tara, Co. Meath, 1997 », Discovery Programme
Reports 6 (2002), p. 19-82.

Rolley, C. (dir.), La tombe princiére de Vix (Paris, 2003).

Roosevelt, T., « The ancient Irish sagas », The Century Magazine 73 (1907), p. 327-36.

Ross, A., « Chain symbolism in pagan Celtic religion », Speculum 34 (1959), p. 39-59.

— Pagan Celtic Britain. Studies in iconography and tradition (London, 1967).

Roymans, N., « The cultural biography of urnfields and the long-term history of a
mythical landscape », Archaeological Dialogues 1 (1995), p. 2-24.

Sartori, P.,, « Der Schuh im Volksglauben », Zeitschrift des Vereins fiir Volkskunde 4 (1894),
p- 41-54, 148-80, 282-305, 412-47.

Savory, H.N., Guide catalogue of the early Iron Age collection (Cardiff, 1976).

Scheers, S., « Celtic coin types in Britain and their Mediterranean origins », dans M. Mays
(dir.), Celtic coinage : Britain and Beyond. The eleventh Oxford Symposium on coinage
and monetary history, British Archaeological Reports 222 (Oxford, 1992), p. 33-46.

Schjgdt, J.P. « Ibn Fadlan’s account of a Rus funeral : to what degree does it reflect Nordic
myths? », dans P. Hermann, ].P. Schjgdt & R.T. Kristensen (dir.), Reflections on Old
Norse myths (Turnhout, 2007), p. 133-48.

— « Ideology of the ruler in pre-Christian Scandinavia : mythic and ritual relations »,
Viking and Medieval Scandinavia 6 (2010), p. 161-94

Schot, R., C. Newman & E. Bhreathnach (dir.), Landscapes of cult and kingship (Dublin,
2011)

Scott, A.B. & FX. Martin, Expugnatio Hibernica. The Conquest of Ireland by Giraldus Cam-
brensis (Dublin, 1978).

Scott, B.G., Early Irish ironworking (Belfast, 1990).

Scubla, L., « Sacred king, sacrificial victim, surrogate victim or Frazer, Hocart, Girard »,
dans D. Quigley (dir.), The character of kingship (Oxford, 2005), p. 39-62.

Sheehan, S., « Fer Diad De-flowered : homoerotics and masculinity in Comrac Fir Diad »,
dans R. O hUiginn & B. O Cathain (dir.), Ulidia 2 (Maynooth, 2009), p. 54-65.

Sheridan, A., « Contextualising Kilmartin : building a narrative for developments in
western Scotland and beyond, from the early Neolithic to the late Bronze Age », dans
A.M. Jones, J. Pollard, M.]. Allen & J. Gardiner (dir.), Image, memory and monumen-
tality; archaeological engagements with the material world (Oxford, 2012), p. 163-183.

Sims-Williams, P., « Celtomania and Celtoscepticism », Cambrian Medieval Celtic Studies
36 (1998), p. 1-35.

Singor, HW. « Nine against Troy. On epic ®PAAAITEE, IPOMAXOI and an old structure in
the story of the ‘Iliad’ », Mnemosyne 44 (1991), p. 17-62.

Sjoblom, T., Early Irish taboos. A study in cognitive history (Helsinki, 2000).

Sjoestedt, M-L., « Forbuis Droma Damhghaire », Revue celtique 43 (1926), p. 1-123.

- Gods and heroes of the Celts, translated by Myles Dillon (London, 1949).

BIBLIOGRAPHIE 201



Slavin, B., « Supernatural arts, the landscape and kingship in early Irish texts », dans R.
Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (Dublin, 2011), p. 66-86.

Sprockhoff, E., « Central European Urnfield Culture and Celtic La Téne : an outline »,
Proceedings of the Prehistoric Society 21 (1955), p. 257-281.

Stead, .M., « The metalwork », dans K. Parfitt, Iron Age burials from Mill Hill, Deal
(London, 1995), p. 59-111.

— & K. Hughes, Early Celtic designs (London, 1997).

Sterckx, C., Mythes et dieux celtes. Essais et études (Paris, 2010).

Stokes, Wh., « Céir Anmann (Fitness of Names) », dans Wh. Stokes & E. Windisch (dir.),
Irische Texte mit Ubersetzungen und Worterbuch 3 : 2 (Leipzig, 1891), p. 285-444.

— « The Edinburgh Dinnshenchas », Folklore 4 (1893), p. 471-96.

- « The Voyage of the Hui Corra », Revue celtique 14 (1893), p. 22-69.

— « The Prose Tales of the Rennes Dindsenchas », Revue celtique 15 (1894), p. 272-336.
- « The Prose Tales of the Rennes Dindsenchas », Revue celtique 16 (1895), p. 31-83.

- « The Annals of Tigernach. Fourth fragment », Revue celtique 17 (1896), p. 337-420.
- « Echtra mac Echach Muigmeddin », Revue celtique 24 (1903), p. 190-203.

— « The Evernew Tongue », Eriu 2 (1905), p- 96-162.

Stout, G., Newgrange and the Bend of the Boyne (Cork, 2002).

Stutley, M., « The asvamedha or Indian horse sacrifice », Folklore 80 (1969), p. 253-61.

Sundqvist, O., « ‘Religious ruler ideology’ in pre-Christian Scandinavia », dans C.
Raudvere & J.P. Schjgdt (dir.), More than mythology. Narratives, ritual practices and
regional distribution in pre-Christian Scandinavian religions (Lund, 2012), p. 225-61.

Sveinsson, E. Ol, « Celtic elements in Icelandic tradition », Béaloideas 25 (1957), p- 3-24.

Swift, C., « The gods of Newgrange in Irish literature and Romano-Celtic tradition », dans
G. Burenhult & S. Westergaard (dir.), Stones and bones. Formal disposal of the dead in
Atlantic Europe during the Mesolithic-Neolithic interface 6000-3000 BC. British Archae-
ological Reports International Series 1201, (Oxford, 2003), p. 53-63.

- « Commentary : the Knowth oghams in context », dans F.J. Byrne, W. Jenkins, G.
Kenny & C. Swift, Excavations at Knowth 4. Historical Knowth and its hinterland
(Dublin, 2008), p. 120-32.

Thomas, J., « The identity of place in Neolithic Britain : examples from south-west
Scotland », dans A. Ritchie (dir.), Neolithic Orkney in its European context (Cambridge,
2000), p. 79-87.

— Archaeology and modernity (London, 2004).

Toner, G., « Emain Macha in the literature », Emania 4 (1988), p. 32-5.
- « Macha and the invention of myth », Eriu 60 (2010), p- 81-109.

Treherne, P, « The warrior’s beauty : the masculine body and self-identity in Bronze-Age
Europe », Journal of European Archaeology 3 (1995), p. 105-44.

Tymoczko, M., « The semantic fields of early Irish terms for black birds », dans AT.E.
Matonis & D.F. Melia (dir.), Celtic language, Celtic culture. A Festschrift for Eric P.
Hamp (Van Nuys, 151-71).

Uckelmann, M., Die Schilde der Bronzezeit in Nord-, West- und Zentraleuropa. Praehistor-
ische Bronzefunde 3 : 4 (Stuttgart, 2013).

Ucko, PJ., « Ethnography and archaeological interpretation of funerary remains », World
Archaeology 1 (1969), p. 262-80.

202 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE



Ustinova, Y., Caves and the ancient Greek mind. Descending underground in the search for
ultimate truth (Oxford, 2009).

Veit, U., « Des Fiirsten neue Schuhe - I"Jberlegungen zum Befund von Hochdorf »,
Germania 66 (1988), p. 162-9.
— « Kénig und Hohepriester? Zur These der sakralen Griindung der Herrschaft in
der Hallstattzeit », Archdologisches Korrespondenzblatt 30 (2000), p. 549-68 (traduc-
tion anglaise : U. Veit, « King and High Priest? On the theory of a sacral foundation
of Hallstatt leadership », dans R. Karl & D. Stifter (dir.), The Celtic world : critical
concepts in historical studies, vol. 2, Celtic archaeology (London, 2007), p. 230-60).

Vendryes, J., Airne Fingein (Dublin, 1953).

Verger, S., « L'utilisation du répertoire figuratif dans I’art celtique ancien », Histoire de
UArt 16 (1991), p. 3-17.
— « Qui était la Dame de Vix? Propositions pour une interprétation historique », dans
M. Cébeillac-Gervasoni & L. Lamoine (dir.), Les élites et leurs facettes : les élites locales
dans le monde hellénistique et romain (Rome, 2003), p. 583-625.
- « La grande tombe de Hochdorf, mise en scéne funéraire d’un cursus honorum
tribal hors pair », Siris. Studi e ricerche della Scuola di specializzazione in archeologia
di Matera 7 (2006), p. 5-44.
-« La Dame de Vix : une défunte a personnalité multiple », dans J. Guilaine (dir.),
Sépultures et sociétés : du Néolithique a Uhistoire (Paris, 2009), p. 285-309.
— « Archéologie du couchant d’été », dans J-P. Le Bihan & J-P. Guillaumet (dir.), Routes
du monde et passages obligés de la Protohistoire au haut Moyen Age (Quimper, 2010),
p. 293-337.
— « Partager la viande, distribuer I’hydromel. Consommation collective et pratique du
pouvoir dans la tombe de Hochdorf », dans S. Krausz, A. Colin, K. Gruel, I. Ralston & T.
Dechezleprétre (dir.), L’dge du fer en Europe. Mélanges offerts a Olivier Buchsenschutz
(Bordeaux, 2013), p. 495-504.

Waddell, J., « Irish Bronze Age cists : a survey », Journal of the Royal Society of Antiquaries
of Ireland 100 (1970), p. 91-139.
— The prehistoric archaeology of Ireland, Second edition (Bray, 2000).
— « The elusive image », dans G. Cooney et al. (dir.), Relics of old decency : archaeologi-
cal studies in later prehistory. Festschrift for Barry Raftery (Dublin, 2009), p. 341-9.
— The prehistoric archaeology of Ireland, Third edition (Dublin, 2010).
- « Continuity, cult and contest », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and
kingship (Dublin, 2011), p. 192-212.
— « The Tal-y-llyn plaques and the nocturnal voyage of the sun », dans W.J. Britnell
& R.J. Silvester (dir.), Reflections on the past. Essays in honour of Frances Lynch
(Welshpool, 2012), p. 337-50.
- « The Cave of Cruachain and the Otherworld », dans J. Borsje, A. Dooley, S. Mac
Mathuna & G. Toner (dir.), Celtic cosmology : perspectives from Ireland and Scotland
(Toronto, 2014), p. 77-92.

-, J. Fenwick & K. Barton, Rathcroghan, Co. Roscommon. Archaeological and geophysical
survey in a ritual landscape (Dublin, 2009).

Wagner, H., Studies in the origins of the Celts and of early Celtic civilization (Belfast, 1971).
Egalement publié dans Zeitschrift fiir celtische Philologie 31 (1970), p. 1-58.
— « Studies in the origins of early Celtic traditions », Eriu 26 (1975), p. 1-26.

BIBLIOGRAPHIE 203



— « Origins of pagan Irish religion », Zeitschrift fiir celtische Philologie 38 (1981),
p. 1-28.

Warmenbol, E., « Miroirs et mantique a ’dge du Bronze », dans C. Burgess, P. Topping & F.
Lynch (dir.), Beyond Stonehenge. Essays on the Bronze Age in honour of Colin Burgess
(Oxford, 2007), p. 377-96.

Warner, R.B., « The fort of Sessiamagaroll, Co. Tyrone - an airthir royal site », Diliche Néill,
Journal of the O Neill Country Historical Society 14 (1983), p. 9-23.

- « The Drumconwell ogham and its implications », Emania 8 (1991), p. 43-50.

- « Emania varia 1 », Emania 12 (1994), p. 66-72.

— « Keeping out the Otherworld : the internal ditch at Navan and other Iron Age
‘hengiform’ enclosures », Emania 18 (2000), p. 39-44.

- « The Tamlaght hoard and the Creeveroe axe », Emania 20 (2006), p. 20-8.

Watkins, C., « Is tre fir flathemon : marginalia to Audacht Morainn », Eriu 30 (1979),
p. 181-98
- « Language, culture, or history? », dans C.S. Masek, R.A. Hendrick & M.F. Miller
(dir.), Papers from the parasession on language and behavior. Chicago Linguistic
Society (Chicago, 1981), 238-48 (réimprimé dans L. Oliver (dir.), Calvert Watkins.
Selected writings, volume 2 (Innsbruck, 1994), p. 663-73).

— How to kill a dragon. Aspects of Indo-European poetics (Oxford, 1995).

Webster, J., « At the end of the world : Druidic and other revitalization movements in
post-conquest Gaul and Britain », Britannia 30 (1999), p. 1-20.

West, M.L., Indo-European poetry and myth (Oxford, 2007).

Whitehouse, H., « Rites of terror : emotion, metaphor and memory in Melanesian initia-
tion cults », The Journal of the Royal Anthropological Institute 2 (1996), p. 703-15.

Wiley, D.M., « The politics of myth in Airne Fingein », dans J.F. Eska (dir.), Narrative in
Celtic tradition. Essays in honor of Edgar M. Slotkin. CSANA Yearbook 8-9 (New York,
2011), p. 276-87.

Windisch, E., Compert Conculainn. Irische Texte mit Ubersetzungen und Worterbuch 2 : 2
(Leipzig, 1880).

Wirth, S., « Vogel-Sonnen-Barke », dans H. Beck, D. Geuenich & H. Steuer (dir.), Reallex-
ikon der Germanischen Altertumskunde 32 (Berlin, 2006), p. 552-63.

- « Le mystére de la barque solaire : quelques considérations a propos des décors sur
les situles de type Hajdubodszormény et sur une situle inédite du bronze final », dans
L. Baray (dir.), Artisanats, sociétés et civilisations : hommage a Jean-Paul Thevenot,
Revue Archéologique de ’Est Supplément 24 (Dijon, 2006), p. 331-45.

Yates, D. & R. Bradley, « Still water, hidden depths : the deposition of Bronze Age
metalwork in the English Fenland », Antiquity 84 (2010), p. 405-15.

Zaroff, R., « ASvamedha - A Vedic horse sacrifice », Studia Mythologica Slavica 8 (2005),
p. 75-86.

Ziegler, S., Die Sprache der altirischen Ogam-Inschriften (Gottingen, 1994).

Zimmer, H., The art of Indian Asia: its mythology and transformations (New York, 1955).

Zimmer, S., « Indo-Celtic connections : ethic, magic and linguistic », The Journal of In-
do-European Studies 29 (2001), p. 379-405.

204 LARCHEOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE






’ARCHEOLOGIE ET
LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Cet ouvrage est la traduction d’Archaeology and Celtic Myth,
livre paru a Dublin en 2014. La littérature médiévale irlandaise
constitue de loin le plus vaste corpus de textes rédigés en
langue vernaculaire dont dispose I'Europe occidentale. Bien
que composée entre le VIle et le XlIle siécle de notre ére, cette
littérature véhicule des éléments provenant de la mythologie
celtique préchrétienne. Elle permet ainsi d’entrevoir certaines
traditions et croyances fort anciennes qui avaient cours dans
I'Europe préhistorique.

Les références mythologiques présentes dans ces textes,
juxtaposées aux traces matérielles subsistant dans divers sites
archéologiques majeurs, tels que Navan (comté d’Armagh), Tara
(comté de Meath) et Newgrange dans la vallée de la Boyne, met
en lumiére certains thémes et figures privilégiés. Parmi les plus
significatifs sont le caractére sacré de la royauté, la notion de

la souveraineté octroyée par une déesse, la thématique de la
cosmologie solaire, et des tentatives pour rendre compte d'un
Autre Monde.

Limportance de ces concepts est soulignée par leur survie
textuelle. Leur analyse offre la possibilité d'approcher de plus
prés l'organisation et la pensée d'un monde prélittéraire. On peut
considérer, par exemple, que l'institution de la royauté sacrée
devrait étre prise en compte dans tout débat sur la nature des
différentes structures socio-politiques de I'Europe d'alors, tandis
que symbolisme solaire, rituels équins, rites de boisson, et divers
autres indices nous révélent la préoccupation de nos ancétres
concernant I'Autre Monde, avec leur désir de comprendre la mort
et de concevoir une vie au-dela.

sidestonepress

789464726059



	Remerciements
	Illustrations
	PRÉFACE
	Se confronter aux mythes anciens
	1
	Le corpus littéraire
	Le monde celtique
	Les thèmes mythiques

	La résidence de l’Autre Monde sur la rivière Boyne
	Les actes de création
	La transmission de la tradition
	La dimension mythique
	L’image fuyante
	Oppositions binaires et oiseaux d’un Autre Monde
	Les voyages du soleil
	À la recherche de l’Autre Monde
	Les fruits de l’été
	Offrandes à l’Autre Monde
	Rites de terreur
	La porte de l’Autre Monde
	La déesse du cheval
	Hiérogamie et rituels équins
	La reproduction du cercle sacré
	Le tertre de Navan
	Macha - Rhiannon - Épona
	La déesse de la souveraineté
	Terre et souveraineté
	La dame de Vix
	L’Échansonne
	La royauté sacrée
	Preuves funéraires
	Monuments royaux
	Caractère et rituels de la royauté sacrée
	La royauté médiévale
	Épilogue
	Bibliographie
	Lege pagina

