
9 789464 260595

ISBN 978-94-6426-059-5

ISBN: 978-94-6426-059-5

Cet ouvrage est la traduction d’Archaeology and Celtic Myth, 
livre paru à Dublin en 2014. La littérature médiévale irlandaise 
constitue de loin le plus vaste corpus de textes rédigés en 
langue vernaculaire dont dispose l’Europe occidentale. Bien 
que composée entre le VIIe et le XIIe siècle de notre ère, cette 
littérature véhicule des éléments provenant de la mythologie 
celtique préchrétienne. Elle permet ainsi d’entrevoir certaines 
traditions et croyances fort anciennes qui avaient cours dans 
l’Europe préhistorique. 

Les références mythologiques présentes dans ces textes, 
juxtaposées aux traces matérielles subsistant dans divers sites 
archéologiques majeurs, tels que Navan (comté d’Armagh), Tara 
(comté de Meath) et Newgrange dans la vallée de la Boyne, met 
en lumière certains thèmes et figures privilégiés. Parmi les plus 
significatifs sont le caractère sacré de la royauté, la notion de 
la souveraineté octroyée par une déesse, la thématique de la 
cosmologie solaire, et des tentatives pour rendre compte d’un 
Autre Monde. 

L’importance de ces concepts est soulignée par leur survie 
textuelle. Leur analyse offre la possibilité d’approcher de plus 
près l’organisation et la pensée d’un monde prélittéraire. On peut 
considérer, par exemple, que l’institution de la royauté sacrée 
devrait être prise en compte dans tout débat sur la nature des 
différentes structures socio-politiques de l’Europe d’alors, tandis 
que symbolisme solaire, rituels équins, rites de boisson, et divers 
autres indices nous révèlent la préoccupation de nos ancêtres 
concernant l’Autre Monde, avec leur désir de comprendre la mort 
et de concevoir une vie au-delà.

L’ARCHÉOLOGIE ET  
LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

John Waddell

Waddell
L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Traduit de l’anglais par Marie Le Men

L’ARCHÉOLOGIE ET  
LA MYTHOLOGIE CELTIQUE





L’ARCHÉOLOGIE ET  
LA MYTHOLOGIE CELTIQUE





L’ARCHÉOLOGIE ET  
LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

John Waddell
Traduit de l’anglais par Marie Le Men



© 2022 John Waddell

Publié par Sidestone Press, Leiden 
www.sidestone.com

La couverture et typographie établis par : Sidestone Press

Photo de couverture : coucher du soleil à Newgrange par Ken Williams 
(https://shadowsandstone.com)

ISBN 978-94-6426-059-5 (softcover)
ISBN 978-94-6426-060-1 (hardcover)
ISBN 978-94-6426-061-8 (PDF e-book)

Publié avec l’accord de Four Courts Press, Dublin, Irlande



Sommaire

Remerciements� 7

Illustrations� 9

PRÉFACE� 11

1. Se confronter aux mythes anciens� 17
Le corpus littéraire� 22
Le monde celtique� 24
Les thèmes mythiques� 27

2. La résidence de l’Autre Monde sur la rivière Boyne� 33
La dimension mythique� 38
La transmission de la tradition� 43
Les actes de création� 48

3. L’image fuyante� 51
Les voyages du soleil� 55
Oppositions binaires et oiseaux d’un Autre Monde� 65

4. À la recherche de l’Autre Monde� 73
La porte de l’Autre Monde� 76
Rites de terreur� 81
Offrandes à l’Autre Monde� 85
Les fruits de l’été� 88

5. La déesse du cheval� 97
Macha - Rhiannon - Épona� 104
Le tertre de Navan� 108
La reproduction du cercle sacré� 112
Hiérogamie et rituels équins� 116

6. La déesse de la souveraineté� 125
L’Échansonne� 130
La dame de Vix� 134
Terre et souveraineté� 138



7. La royauté sacrée� 143
La royauté médiévale� 149
Caractère et rituels de la royauté sacrée� 151
Monuments royaux� 157
Preuves funéraires� 161

Épilogue� 181

Bibliographie� 185



7Remerciements

Remerciements

Je suis profondément reconnaissant à la Société des antiquaires d’Écosse, dont l’invitation 
à participer aux «  Rhind Lectures  » d’Édimbourg, en début d’année 2014, a motivé la 
préparation de cet ouvrage, lequel, avec une nouvelle étude, m’a permis de contribuer aux 
réflexions engagées par de récentes publications. Cette tâche interdisciplinaire n’aurait pu 
être entreprise sans les précieux conseils de Máirín Ní Dhonnchadha, professeur de vieil et 
moyen irlandais et de philologie celtique à l’université nationale d’Irlande (NUI Galway). 
Je suis particulièrement redevable, également, à Conor Newman, pour ses recherches 
pionnières dans l’exploration de l’archéologie et des associations mythologiques du 
paysage de Tara. Je dois des remerciements particuliers à Jane Conroy pour son soutien. 
J’assume personnellement la responsabilité de toutes omissions ou erreurs éventuelles.

Le «  Connacht Project  » fut un autre projet ayant fortement motivé ce travail. 
Cette initiative de recherche lancée par NUI Galway sous la direction du professeur 
Máirín Ní Dhonnchadha visait à examiner certains aspects de la littérature ancienne 
d’Irlande, notamment les preuves relatives à l’ancienne province du Connacht. Ce corpus 
extraordinairement fourni comporte des récits littéraires médiévaux anciens tels que 
Acallam na Senórach (Tales of the Elders of Ireland) ou la Táin Bó Cúailnge (The Cattle 
Raid of Cooley) ainsi que des textes patriciens et de la poésie bardique. Ce projet, dans 
sa composante archéologique, s’intéresse aux défis posés par un grand nombre de sites 
et monuments occidentaux, tels que le complexe royal de Rathcroghan, où convergent 
mythe, histoire et archéologie.

Carleton Jones, Robin Bendrey et Jim Mallory m’ont généreusement fourni de précieuses 
informations, et Angela Gallagher a contribué à la préparation des illustrations. Je lui suis 
particulièrement redevable, ainsi qu’à tant d’autres contributeurs, pour leur aide dans ce 
domaine. Les sources d’illustrations sont les suivantes : 1.1 : Eamonn O’Donoghue 2005. 
1.2 : T.H. Roosevelt 1907. 2.1 et 2.2 : avec l’aimable autorisation de Geraldine Stout chez 
G. Stout 2002. 3.1 : B. Raftery 1983 ; 3.2 : 1‑3 : E.M. Jope 2000 ; 3.2 : 4 : I. Stead et K. Hughes 
1997 ; 3.3 : 1 et 2 : F. Kaul 1998 ; 3.3 : 3 : E. Aner et K. Kersten 1976 ; 3.4 : 1 : P. Patay 1990 ; 
3.4 : 2  : S. Wirth 2006 ; 3.4 : 3‑4 : E. Sprockhoff 1955 ; 3.4 : 5  : C. Rolley 2003 ; 3.5 : 1  : J. 
Meduna et I. Peskar 1992 ; 3.5 : 2 : H.N. Savory 1976 ; 3.5 : 3 : M. Duignan 1976. 4.1 : Photo : 
Gerry Bracken 1989 et J. Waddell et al. 2009. 4.2  : J. Waddell et al. 2009 ; 4.3  : J. Waddell 
et al. 2009 et S. Ferguson 1864 ; 4.4 : J. Waddell 2010 ; 4.5 : M. Cahill et M. Sikora, 2011, et J. 
Coles et A.F. Harding, 1979 ; 4.6 : J. Biel 1982 et R.J. Harrison 2004 ; 4.7 : G. Eogan 2001. 5.1 : 
C.J. Lynn 2003 (© Crown DfC Historic Environment Division) ; 5.2 : E. Hull 1909 ; 5.3 : C.J. 



8 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Lynn 2003 (© Crown DfC Historic Environment Division) ; 5.4 : C.J. Lynn 1986 (© Crown 
DfC Historic Environment Division) ; 5.5 : H. Zimmer 1955 ; 5.6 : 1 : W. Kimmig 1988 ; 5.6 : 
2 : P-M. Duval 1987 ; 5.6 : 3 : I. Marazov 1989 ; 5.7 : A : C.J. Lynn 1997 (© Crown DfC Historic 
Environment Division) ; 5.7 : B : J.P. Mallory et T.P. McNeill 1991 ; 5.7 : C : J. Auboyer 1959. 
6.1 : T.H. Roosevelt 1907 ; 6.2 : F. Guizot, L’histoire de France (1872) ; 6.3 : C. Rolley 2003 et 
Collections du musée du pays Châtillonnais - Trésor de Vix. 7.1 : A. Corns et al. 2008 et le 
Discovery Programme ; 7.2 : avec l’autorisation du Landesmuseum Württemberg, Photo : 
P. Frankenstein, H. Zwietasch, Landesmuseum Württemberg, Stuttgart  ; 7.3  : L. Hansen 
2010 ; 7.4 : J. Biel 1982 ; 7.5 : R. Dehn et al. 2005 ; 7.6 : K. Parfitt 1995.



9Illustrations

Illustrations

1.1.	 La colline de Tara.
1.2. 	 Cú Chulainn par J.C. Leyendecker en 1907.
2.1. 	 La rivière Boyne et Newgrange.
2.2. 	 Le phénomène du solstice dans la tombe de Newgrange.
3.1. 	 Imagerie solaire sur la couronne de Petrie, sur une paire de disques de bronze 

provenant de Monasterevin, comté de Kildare et du comté d’Armagh.
3.2. 	 Imagerie solaire sur le bouclier de Battersea, le seau d’Aylesford, le miroir de Gibbs 

de provenance inconnue, et le miroir retrouvé à Aston, Herts.
3.3. 	 Imagerie solaire sur un rasoir en bronze du Jutland sud, sur un rasoir de bronze 

provenant de Møn, et sur le « chariot du soleil » de Trundholm.
3.4. 	 Imagerie solaire sur un seau de bronze provenant de Nyírlugos, à l’est de la 

Hongrie, sur la situle de Vienne, sur deux torques de bronze provenant de la région 
de la Marne, et sur le char de la sépulture de Vix.

3.5. 	 Oppositions binaires sur une plaque retrouvée à Brno-Maloměřice, sur l’une des 
deux plaques de bronze provenant de Tal-y-llyn et sur la pierre de Turoe.

4.1. 	 Rathcroghan Mound et levé géophysique.
4.2. 	 Une entrée vers l’Autre Monde  : la grotte d’Oweynagat (Úaimh na gCat) à 

Rathcroghan.
4.3. 	 L’illustration de Samuel Ferguson de l’entrée de la grotte d’Oweynagat en 1864.
4.4. 	 Offrandes à l’Autre Monde : sélection d’objets de bronze trouvés dans le dépôt de 

Dowris.
4.5. 	 Poteries inversées dans des sépultures de l’âge du Bronze.
4.6. 	 Reconstitution de l’une des chaussures provenant de Hochdorf, Baden-

Württemberg, et une dalle gravée provenant de Cabeza de Buey, Badajoz.
4.7. 	 Objet constitué de chaines de bronze découvert à Loughnaneane près de la ville de 

Roscommon.
5.1. 	 La vaste enceinte de Navan et le grand tumulus.
5.2. 	 Illustration intitulée « Macha curses the men of Ulster » (Macha jette un sort aux 

hommes d’Ulster) par Stephen Reid, 1909.
5.3. 	 Reconstitution illustrée de la structure de Navan : un bâtiment de 40 m de diamètre.
5.4. 	 La séquence d’enceintes circulaires à Navan.
5.5. 	 Un cakravartin ou « roi du monde » sur un bas-relief provenant de Jaggaiahpeta, 

Andhra Pradesh, c. ier siècle av. J.-C.



10 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

5.6. 	 Chevaux à têtes humaines - images de rituels équins.
5.7. 	 L’axis mundi et la roue solaire. Divisions radiales à la surface du cairn de Navan et 

une cakrastambha provenant d’Amaravati et conservée au Musée gouvernemental 
de Chennai, à Madras.

6.1. 	 La reine Maeve par J.C. Leyendecker en 1907.
6.2. 	 L’échansonne : gravure du xixe siècle par Alphonse de Neuville.
6.3. 	 Une reconstitution simplifiée de la sépulture de Vix.
7.1. 	 Image LiDAR de la colline de Tara.
7.2. 	 Les guerriers de Glauberg et d’Hirschlanden.
7.3. 	 Reconstitution de la sépulture de Hochdorf.
7.4. 	 Le collier d’Hochdorf.
7.5. 	 Reconstitution illustrée d’une sépulture à Kappel-am-Rhein.
7.6. 	 Crâne d’homme inhumé à Mill Hill, Deal, comté du Kent.



11PRÉFACE

PRÉFACE

Lorsqu’il publie, en 1965, son étude magistrale Ancient Europe, qui s’étend de l’origine 
de l’agriculture européenne à l’Antiquité classique, Stuart Piggott la décrit comme un 
travail personnel centré sur l’examen de certains éléments qui, selon lui, ont contribué 
au caractère du monde ancien qui est à l’origine des prémices de l’Europe historique 
telle que nous la connaissons. Ce sujet fut au cœur de ses « Rhind lectures », une série 
de conférences données à Édimbourg trois ans auparavant, lors desquelles il soutint que 
l’Europe médiévale et moderne n’était pas seulement le produit de la tradition romaine. 
Selon lui, l’économie rurale de l’Europe telle qu’elle se développa par la suite puisait son 
identité profonde dans la Préhistoire. L’innovation et les changements radicaux y faisaient 
figure d’exception, et le conservatisme de ce qu’il nommait « l’Europe barbare », favorisait 
la préservation des coutumes et des usages traditionnels, la conservation de la mémoire 
collective et la transmission des traditions d’une génération à l’autre.1

La représentation que nous donne Stuart Piggott des sociétés dites innovantes ou 
conservatrices s’inscrit, il est vrai, dans l’archéologie de son époque, qui était davantage 
centrée sur l’aspect culturel et historique des traditions. Mais comme l’a observé 
Richard Bradley, cette représentation introduisait déjà certains thèmes archéologiques 
contemporains.2 Néanmoins, le point de vue de Piggott sur la préservation et la transmission 
des traditions au fil des siècles, voire des millénaires, mérite réflexion. Cette question se 
trouve en effet au cœur de toute étude visant à relier archéologie et mythologie, car le 
mythe a toujours été omniprésent dans les sociétés. Comme nous le verrons, la mythologie 
irlandaise a été un vecteur privilégié de transmission des croyances cosmographiques et 
des conceptions de la royauté.

Le présent ouvrage est une exploration dont la thèse centrale postule que certains 
éléments de mythologie celtique préchrétienne préservés dans la littérature médiévale 
irlandaise éclairent des traditions plus anciennes encore, originaires non seulement 
d’Irlande mais d’ailleurs en Europe.

En qualité d’archéologue non spécialiste du domaine de la mythologie et n’ayant 
aucune expertise linguistique en vieil- et moyen irlandais, je suis très conscient des risques 
et difficultés que comporte ce genre d’étude. Je dois appeler à ma défense Karl Valentin, 
un acteur comique bien connu de la période de la République de Weimar en Allemagne. 

1	 S. Piggott, Ancient Europe (1965), p. 258.
2	 R. Bradley, « Stuart Piggott », dans I.A.G. Shepherd & G.J. Barclay (dir.), Scotland in ancient Europe (2004), p. 6.



12 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Dans l’un de ses sketches, on le voit chercher ses clés dans un cercle de lumière projeté 
par un réverbère. Un agent de police vient au secours d’un Valentin visiblement agacé, et 
lui demande de lui indiquer précisément l’endroit où il a perdu ses clés. Valentin pointe 
un coin sombre de la scène. Quand le policier lui demande pourquoi ce n’est pas plutôt là 
qu’il cherche, Valentin rétorque : « Il n’y a pas de lumière là-bas ».

Cette anecdote a été reprise il y a cinquante ans par Alwyn Rees, un érudit 
gallois, dans une défense ardente de la mythologie comparative, domaine associé à 
un champ de recherche de grande envergure. Elle illustrait parfaitement, pour lui, la 
fréquente réticence des universitaires à élargir leur champ de recherche au-delà du 
cercle de lumière répandu par leur propre discipline.3 De nos jours, l’archéologie post-
processuelle encourage certes davantage la transdisciplinarité, et depuis plusieurs 
décennies, nous voyons paraître, en Scandinavie par exemple, des études passionnantes 
où se conjuguent archéologie et mythologie. Mais la tentation de s’aventurer au-delà 
de nos propres domaines d’expertise présente toujours les mêmes risques. Ma dette 
envers d’éminents spécialistes se manifeste ainsi par les nombreuses références qui 
parsèment cet ouvrage.

La focale de la présente étude portera principalement sur des aspects de la mythologie 
associée à quatre sites archéologiques célèbres d’Irlande  : Newgrange et la vallée de la 
Boyne, et les sites royaux de Rathcroghan (comté de Roscommon), Navan (comté d’Armagh), 
et Tara (comté de Meath). Malgré leur l’importance archéologique et mythologique, les 
paysages de Navan et de Tara n’ont paradoxalement bénéficié d’aucune protection de la 
part des pouvoirs publics contre le vandalisme et autres actes de destruction au cours 
des récentes décennies. Dans les années quatre-vingt, l’exploitation intensive de la roche 
calcaire autour du site de Navan Fort a dangereusement exposé le paysage environnant 
du célèbre monument. Si le fort était un monument classé et donc intouchable, ses 
environs ne bénéficiaient quant à eux d’aucune protection. À une certaine époque, une 
carrière de 30 mètres de profondeur fut creusée à près de 40 mètres de l’enceinte. Malgré 
les protestations, les activités d’extraction commerciales ont été autorisées à se poursuivre 
en 1984 avec l’aval tacite du service de planification et de la division des monuments 
historiques du Département de l’environnement de l’Irlande du Nord (Historic Monuments 
Branch, Department of the Environment of Northern Ireland). Après une enquête publique 
de vingt-deux jours, les droits du propriétaire de la carrière se trouvèrent réaffirmés, mais 
l’ampleur de la protestation publique obligea le gouvernement de Londres à prendre acte 
et à refuser d’octroyer le permis d’exploitation.4

Vingt ans plus tard, le paysage de Tara fut confronté à des menaces semblables. Bien 
que le nom de Lug, dieu principal de la mythologie celtique, soit associé au grand fort 
circulaire ou ringfort dénommé Rath Lugh, au nord-est de la colline de Tara dans la vallée 
de la rivière Gabhra, ceci n’a pas suffi à protéger le ferenn rig, le domaine médiéval et 
royal de Tara. En effet, au début du nouveau millénaire, on y construisit une autoroute, 
qui balafre désormais ce paysage, contournant le monument de Rath Lugh. L’annonce de 
ce projet d’autoroute traversant les terres de Tara a en effet provoqué une controverse 

3	 A.D. Rees, « Modern evaluations of Celtic narrative tradition », dans Proceedings of the Second International 
Congress of Celtic Studies 1963 (1966), p. 31.

4	 B. Bender, « The politics of the past : Emain Macha (Navan), Northern Ireland », dans R. Layton et al. (dir.), 
Destruction and conservation of cultural property (2001), p. 199‑211.



13PRÉFACE

d’ampleur internationale. Il n’y a rien d’étonnant à ce que les fouilles de sauvetage menées 
avant la construction aient donné des résultats significatifs, mais ces découvertes se sont 
faites au prix de dommages tout à fait inacceptables. Elles ont par ailleurs nettement 
démenti les affirmations des partisans de l’autoroute, selon lesquels les monuments 
découverts dans la vallée n’avaient aucun lien avec les célèbres monuments de la colline.5

Les références mythologiques associées à ces complexes archéologiques majeurs nous 
permettront de réfléchir aux implications archéologiques de certains thèmes littéraires 
mythiques de l’Irlande ancienne tels que la royauté sacrée, la déesse de la souveraineté, 
la cosmologie solaire ou la perception de l’Autre Monde. Nous espérons ainsi souligner en 
quoi ces concepts permettent de mettre en lumière certains aspects de la préhistoire et de 
la protohistoire d’Irlande et d’Europe. De même, il est possible que l’archéologie puisse 
éclairer certains aspects de la mythologie.

L’érudit Tomás Ó Cathasaigh a écrit :

Ce qui est remarquable en Irlande, c’est la richesse et l’ampleur de la littérature 
vernaculaire conservée depuis le début du Moyen Âge. Une grande partie de cette 
littérature est profondément enracinée dans la mythologie ancienne et conserve un 
caractère païen sous une forme à peine altérée ; plusieurs chercheurs l’ont utilisée, 
avec d’autres corpus documentaires, pour établir une description partielle de la 
religion préchrétienne des Irlandais, mais aussi de celle des Celtes, et afin également 
de contribuer à l’étude comparatiste de la mythologie indo-européenne.6

Si c’est effectivement le cas, les thèmes mythiques archaïques présents dans ces textes 
permettent de mettre en lumière certains systèmes ancestraux de croyances en Europe. 
On trouve des éléments mythologiques dans l’ensemble du corpus littéraire irlandais, y 
compris dans les sagas, la littérature topographique et l’hagiographie.

Nous en livrons des extraits traduits, ainsi que quelques exceptions présentées dans 
leur langue originale (vieil- ou moyen-irlandais) pour refléter la diversité du vaste corpus 
accumulé, dont l’ampleur pose d’importantes difficultés aux chercheurs qui les étudient 
(chapitre 1). Pour plus de clarté, j’évite l’utilisation d’acronymes, qui sont pourtant très 
couramment employés dans les études celtiques. À l’exception du récit bien connu la Táin 
Bó Cúailnge (La Razzia des vaches de Cooley), les titres des textes seront cités dans leur 
version originale accompagnée d’une traduction. La structure de cet ouvrage reflète celle 
de la série d’une demi-douzaine de conférences qui sont à son origine. Celles-ci abordent 
un ensemble de thèmes qui se recoupent, avec quelques répétitions inévitables que je me 
suis efforcé de réduire au minimum.

Fort conscient des nombreux millénaires écoulés entre la construction des tombes de 
la vallée de la Boyne et leur apparition dans les récits médiévaux, Michael J. O’Kelly au 
moment de la publication de ses recherches sur Newgrange, n’a sans doute pas manqué de 
supposer que les traditions orales à l’origine de la riche mythologie du site pouvaient avoir 

5	 C. Newman, «  Misinformation, disinformation and downright distortion  : the battle to save Tara 
1999‑2005 », dans C. Newman & U. Strohmayer, Uninhabited Ireland (2007), p. 61‑101  ; «  In the way of 
development : Tara, the M3 and the Celtic Tiger », dans R. Meade & F. Dukelow (dir.), Defining Events : 
power, resistance and identity in twenty-first-century Ireland (2015), p. 33‑50.

6	 T. Ó Cathasaigh, « Pagan survivals : the evidence of early Irish narrative », dans P. Ní Chatháin & M. Richter 
(dir.), Irland und Europa (1984), p. 291.



14 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

trouvé leur inspiration dans certaines croyances populaires néolithiques.7 Son rapport 
de fouilles a révélé que ce monument était étroitement lié à l’utilisation de phénomènes 
solaires. Les thèmes mythiques associés à Newgrange et la vallée de la Boyne (chapitre 2), 
que nous examinerons dans cette étude se rapportent à la question de la manipulation du 
temps, à la puissance de connaissances occultées et au rôle de la rivière dans la création 
de cette tombe mégalithique. On trouve dans ce sujet une convergence entre archéologie 
et mythologie. Si, comme c’est sans doute le cas, certains éléments de ces mythes ont des 
origines indo-européennes vieilles de plusieurs millénaires, leur transmission au cours 
d’une période si longue témoigne de la profonde influence qu’ils ont dû exercer sur l’esprit 
humain. L’hypothèse selon laquelle certains sujets archétypiques ont pu ainsi perdurer 
dans les sociétés prémodernes sans support écrit est tout à fait plausible. Par exemple, la 
croyance cosmologique répandue de la traversée du ciel par le soleil peut être détectée 
dans diverses régions d’Europe à différentes époques, comme en témoignent certains 
artefacts archéologiques tels que les objets de métal ornés de symboles solaires, retrouvés 
en Europe centrale comme en Irlande (chapitre 3). Il s’agit là d’un exemple frappant du 
concept de préservation de la mémoire collective et de transmission des traditions formulé 
par Stuart Piggott.

Pour qui a posé le pied sur les terres pierreuses de la grande forteresse de Dún 
Aonghasa, dans les îles d’Aran, et contemplé le saisissant spectacle du soleil couchant 
disparaissant dans les eaux de l’Océan Atlantique, il est aisé d’imaginer le questionnement 
mystique qu’un tel ballet a pu susciter dans l’esprit de l’homme prémoderne. Pour celui-ci, 
c’était là que le soleil débutait sa traversé nocturne du monde des ténèbres, jusqu’à sa 
renaissance à l’est. La croyance en l’Autre Monde est un thème récurrent dans la littérature 
de l’Irlande ancienne, exprimée à travers l’imagerie solaire préhistorique. On la retrouve 
également dans les témoignages archéologiques, où certains indices laissent supposer 
que l’Autre Monde fut autrefois considéré comme le miroir inversé du monde connu 
(chapitre 4). Cette notion est présente dans la littérature ancienne. Un exemple spécifique 
nous en est fourni dans un texte qui fait référence à ce qui apparaît comme une grotte 
naturelle prolongée par un souterrain creusé par l’homme, et situé à Oweynagat, près de 
Rathcroghan (comté de Roscommon). Selon la tradition médiévale, ce lieu était l’une des 
entrées d’un royaume surnaturel. Ce site est loin d’être la seule trace archéologique de cette 
ancienne croyance. À Navan Fort, l’Autre Monde n’était jamais loin. Nous présenterons le 
cérémonial de la royauté lié à Macha, déesse cavalière et déesse de la souveraineté, au 
chapitre 5. Si, comme nous en formulerons l’hypothèse, le sacrifice de chevaux et l’union 
sacrée de rois et déesses (souvent désignée par le grec hieros gamos) faisaient bien partie 
des rites exécutés à Navan, nous pourrions avoir affaire à une tradition indo-européenne 
autrefois répandue en Europe.

Une autre déesse, Maeve de Rathcroghan (Medb de Crúachain), incarne la souveraineté 
sous un aspect inédit (chapitre 6), à travers son association à un rituel de boisson. Bien que 
la figure de Maeve soit le plus souvent associée à son rôle d’instigatrice de la grande Razzia 
des vaches dans l’épopée de la Táin Bó Cúailnge, il est généralement admis que son prénom 
est lié au mot « mead » (hydromel). Ceci traduit son rôle originel de déesse primitive indo-
européenne : incarnation de la souveraineté de la terre, elle présentait aux futurs rois une 
boisson, leur conférant ainsi le droit de régner.

7	 M.J. O’Kelly, Newgrange. Archaeology, art and legend (1982), p. 48.



15PRÉFACE

Certes, les références à la consommation d’alcool dans la préhistoire font légion, il est 
donc possible que les indices de rituels relatifs à la boisson dans certaines cérémonies 
funéraires de femmes exceptionnelles nous renseignent sur le rôle de la femme dans 
l’affirmation rituelle de la suprématie masculine à gouverner. Peut-être que la boisson 
entrait également dans le rite de mariage sacré unissant rois et déesses, hypothèse dont 
des échos subsistent dans divers témoignages de cérémonies de couronnement au Moyen 
Âge. Ces unions symboliques nous indiquent le caractère sacré (et le droit divin) des rois 
des anciens temps, dont l’autorité émanait de l’Autre Monde.

L’institution de la royauté sacrée, étroitement associée à Tara, sera examinée au 
chapitre 7. Indéniablement, il est difficile de repérer ce phénomène dans un contexte 
archéologique, comme en témoigne le fait qu’on hésite souvent, dans les études 
d’archéologie, à employer les termes « roi » ou « royaume », leur privilégiant « chef » et 
« chefferie ». Toutefois, l’hypothèse d’une notion de royauté sacrée sans doute répandue 
dans l’ensemble du monde indo-européen, consolidées par son évidente importance dans 
les anciens textes irlandais, nous invite à approfondir nos recherches sur la question. 
Certains enterrements d’hommes d’élite, parmi lesquels la célèbre sépulture découverte 
à Hochdorf et datant de l’Âge de Fer, méritent d’être considérés comme d’excellentes 
illustrations du phénomène.

Ce qui ne fait aucun doute, c’est que la mythologie peut offrir de nouvelles perspectives 
archéologiques. L’une des caractéristiques les plus remarquables de la forteresse de 
Dún Aonghasa est la présence de chevaux-de-frise devant l’un de ses remparts. Il est 
généralement admis que ces rangées de pierres dressées constituaient une mesure 
défensive visant à retarder la progression des forces offensives. Luis Berrocal-Rangel, 
dans son étude de référence sur ce type de constructions, s’est attaché à montrer que 
ces pierres verticales avaient probablement constitué une défense tout aussi efficace 
sur le plan symbolique que physique. Il cite le mythe grec de la fondation de Thèbes par 
Cadmos, qui reçut de l’oracle de Delphes l’ordre de bâtir une ville. Cadmos rencontra 
un dragon qui gardait une source. Il tua le monstre et vit apparaître la déesse Athéna, 
qui lui intima de semer en terre les dents du dragon. Il s’exécuta et vit alors un groupe 
d’hommes armés sortir de terre. Cinq de ces Spartoi surnaturels, ses « hommes semés » 
au caractère féroce, l’aidèrent par la suite à fonder Thèbes. Selon Berrocal-Rangel, les 
groupes de pierres découverts devant des forts de l’Âge de Bronze et de l’Âge de Fer dans 
divers sites en Europe constituaient certes un obstacle physique mais offraient également 
une protection symbolique.8 Il est fascinant de penser qu’un site tel que Dún Aonghasa, 
outre les significations dont il était chargé à la préhistoire, était protégé par cette armée de 
terrifiants guerriers de pierre.

8	 L. Berrocal-Rangel, « Defences or defenders? New Interpretations on upright stone bands in late European 
prehistory », dans A. Ballmer, M. Fernández-Götz & D.P. Mielke (dir.), Understanding ancient fortifications 
between regionality and connectivity (2018), p. 157‑69.





17Se confronter aux mythes anciens


1

Se confronter aux mythes anciens

De temps à l’autre, les archéologues d’Irlande se trouvent confrontés à des défis pour 
le moins inhabituels. Ceux qui examinent l’archéologie de la célèbre colline de Tara, 
par exemple, ont du faire face non seulement aux problèmes d’interprétation posés 
par d’énigmatiques vestiges de constructions en terre, mais également à une variété 
de monuments et à un paysage associés à une extraordinaire abondance de mythes et 
légendes (Fig. 1.1).

Conor Newman a souligné cette complexité dans la préface de son analyse du site 
royal pour le centre de recherche The Discovery Programme : « Dans la mythologie, Tara 
est un théâtre où se sont joués certains des grands drames de l’âge héroïque irlandais, 
qui virent des hommes et femmes affronter les dieux et se rapprocher de l’immortalité ».9

Chris Lynn, qui a préparé les fouilles méticuleuses de Dudley Waterman à Navan 
Fort avant leur publication, a lui aussi jugé nécessaire de tenir compte du fait que cette 
enceinte est depuis longtemps identifiée comme un lieu légendaire dénommé Emain 
Macha, un site royal d’importance centrale dans une série de contes connue sous le nom 
de « Cycle d’Ulster ».10 Il en va de même pour l’étude archéologique que j’ai menée, avec 
mes collègues, à Rathcroghan, dans l’ouest de l’Irlande : ce groupe de monuments possède 
une riche mythologie étroitement liée à l’épopée de la Táin Bó Cúailnge (La Razzia des 
vaches de Cooley), le conte principal du Cycle d’Ulster.11

Ainsi, on ne saurait ignorer la dimension mythique de ces lieux. Nombreux sont les 
défis qu’ils posent à la recherche, au point que toute tentative pour concilier archéologie 
préhistorique et mythologie médiévale peut sembler hasardeuse, voire vaine. Il est vrai, 
certes, que les récits associés à ces lieux témoignent de leur importance dans la pensée 
médiévale, même si la question de savoir s’ils éclairent réellement certains aspects des 
mondes anciens reste au cœur du débat. Par exemple, à propos de la littérature narrative 
ancienne d’Irlande, l’auteur d’une étude sur le paganisme européen a déclaré :

Les manuscrits les plus anciens ne remontent qu’au xiie siècle, bien après la 
fin du paganisme  ; ces textes sont d’une utilité limitée et il est très optimiste de 
supposer qu’un corpus consistant en des sources antérieures au début du Moyen 

9	 C. Newman, Tara : an archaeological survey (1997), p. xi.
10	 C.J. Lynn, Excavations at Navan Fort (1997).
11	 J. Waddell et al., Rathcroghan, Co. Roscommon (2009).



18 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Âge ait survécu à travers cette tradition. Ils peuvent certes avoir préservé quelques 
renseignements utiles sur la société, par exemple en témoignant de l’existence des 
druides et des prophètes, mais ils nous renseignent beaucoup moins sur les attitudes 
religieuses païennes.12

L’expression bien connue « une fenêtre ouverte sur l’Âge de Fer » a fourni le sous-titre 
d’une conférence («  Rede Lecture  ») du philologue K.H. Jackson à Cambridge en 1964 
intitulée : « La plus ancienne tradition irlandaise : une fenêtre ouverte sur l’Âge de Fer ».13 
Selon lui, certaines œuvres littéraires médiévales, et, en particulier, le Cycle d’Ulster, 
dépeignent un monde protohistorique. Bien entendu, Jackson ne considérait pas les 
protagonistes principaux de ce récit, c’est-à-dire la reine Maeve ou Medb de Connacht et 

12	 K. Dowden, European paganism (2000), p. 16.
13	 K.H. Jackson, The oldest Irish tradition (1964).

Fig. 1.1. La colline de Tara.



19Se confronter aux mythes anciens


Cú Chulainn, le héros d’Ulster, comme des personnages historiques, contrairement aux 
générations précédentes, qui croyaient fermement en leur réalité historique. Au début 
du xxe  siècle, William Ridgeway, ancien professeur de grec au Queen’s College de Cork, 
nommé « Disney Professor of Archaeology » à Cambridge en 1892, a tenté de démontrer 
que le monde dépeint dans la Táin était bel et bien le monde celtique de la période de La 
Tène, à l’Âge du Fer. Ses travaux acceptent la datation traditionnelle située en début de l’ère 
chrétienne pour les événements décrits dans cette épopée. Ridgeway souligne un parallèle 
entre l’apparence des guerriers de la Táin, au physique imposant, avec leurs cheveux 
clairs, leurs armes et habits guerriers, et les descriptions des Gaulois, des Celtes du nord 
de l’Italie et de la région du Danube, ainsi que des peuples Belges évoqués par Jules César. 
Il fait également valoir une similitude frappante entre les vestiges matériels et la culture 
présentée dans la Táin, qui viendrait soutenir l’hypothèse selon laquelle l’Irlande aurait 
été envahie par les Celtes venus de Gaule durant les siècles précédant la naissance du 
Christ.14 Cette idée a été partagée par d’autres archéologues, notamment R.A.S. Macalister, 
ou des écrivains de tendance nationaliste comme Aodh de Blácam, lequel a également 
déclaré que ces textes constituaient « une fenêtre sur le début de l’Âge de Fer ».15

Les récits en question dressent le tableau captivant d’un ancien monde héroïque. 
Pour Théodore Roosevelt, président des États-Unis et éminent écrivain, ils dépeignaient 
une Irlande « où règnent encore d’anciennes coutumes qui partout ailleurs, ont disparu, 
effacées de la mémoire-même de l’humanité  ». Il trouvait particulièrement admirable 
«  leur exaltation du courage glorieux des hommes et du charme et du dévouement des 
femmes  ».16 Le philologue Tomás Ó Cathasaigh a recensé trois approches générales de 
l’étude des traditions anciennes d’Irlande : l’approche mimétique, l’approche mythologique 
et l’approche textuelle. Selon l’approche mimétique, la littérature est considérée comme 
un reflet de situations ou d’événements réels.17

Jackson, quant à lui, s’est attaché, à travers sa conférence et sa publication ultérieure, 
à attirer l’attention des archéologues et d’autres chercheurs sur l’exceptionnelle richesse 
de la littérature vernaculaire de l’Irlande ancienne, qu’il décrivait comme un « fragment 
archaïque de la littérature européenne  ». Partant du principe que certains éléments 
d’art irlandais du style de La Tène ont survécu jusqu’au début du Moyen Âge, il estimait 
raisonnable de supposer que des traces d’autres traditions préchrétiennes aient également 
pu perdurer. Son argument a cependant été globalement rejeté, des doutes concernant 
son exactitude linguistique, chronologique et archéologique ayant été émis. Pour ne 
mentionner qu’un élément archéologique, Jim Mallory, dans son analyse de référence 
rédigée en 1982, a montré que les épées décrites dans la Táin, loin d’être semblables à 
celles utilisées à l’Âge de Fer irlandais, étaient plutôt comparables à celles des Vikings, 
et plus précisément à celles ouvragées après le viiie siècle après J.-C. En d’autres termes, 
et logiquement, les épées décrites dans le Cycle d’Ulster sont celles que connaissaient les 
auteurs de ces textes médiévaux. D’autres recherches ont confirmé qu’une bonne partie 
de la culture matérielle évoquée dans la Táin correspondait à celle du haut Moyen Âge 
et était «  manifestement ou probablement  » postérieure au ive  siècle. Selon Mallory, 

14	 W. Ridgeway, « The date of the first shaping of the Cuchulainn saga », Proceedings of the British Academy 2 
(1906), p. 135‑68.

15	 A. de Blácam, Gaelic literature surveyed (1929), p. xi.
16	 T. Roosevelt, « The ancient Irish sagas », The Century Magazine 73 (1907), p. 336.
17	 T. Ó Cathasaigh, « Pagan survivals », dans P. Ní Chatháin & M. Richter (dir.), Irland und Europa (1984), p. 296.



20 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

la classe intellectuelle qui a travaillé à la création de cette épopée cherchait à la fois à 
produire un roman historique et à donner une représentation d’un monde passé. Ces 
récits dépeignaient un monde complexe qui a pu inclure, dans une certaine mesure, une 
véritable mémoire de l’Antiquité.18

D’autres chercheurs ont porté un regard critique sur l’approche de Jackson, arguant 
que les épopées anciennes irlandaises ne représentent pas une source légitime d’étude de 
la société celtique, ni en Irlande ni en Europe protohistorique. Le Cycle d’Ulster a ainsi été 
considéré comme une composition littéraire du Moyen Âge et rien de plus.19 Ceci relève 
d’un débat chez les spécialistes, opposant les « nativistes » à d’autres sur la question de 
la survie de la tradition orale païenne dans le corpus littéraire. John Koch, après avoir 
examiné les arguments du rejet quasi unanime de la thèse de Jackson, a jugé raisonnable 
de conclure que la seule véritable valeur de son ouvrage résidait dans son mémorable 
sous-titre. Il estimait néanmoins qu’il n’était pas exclu que certains des éléments évoqués 
aient pu faire partie de la structure du monde à l’ère préchrétienne, notamment la 
chasse aux têtes, l’usage de chars, les festins ou les concours des guerriers pour la « part 
du champion ».20 Étant donné que la Táin est une création littéraire forgée sur plusieurs 
siècles, cette conclusion de Ruairi Ó hUiginn nous paraît fondée :

Il est évident que la société et les événements présentés dans les textes du Cycle d’Ulster 
ne reflètent pas véritablement et globalement la société d’Irlande telle qu’elle était à 
l’époque du Christ… Pas plus qu’ils ne nous livrent un portrait fidèle de ce qu’était la vie 
en Irlande au début de l’ère chrétienne, époque à laquelle ils ont été rédigés.

Cependant, comme il l’a également suggéré, il est tout à fait envisageable que certains 
éléments archaïques présents dans le Cycle d’Ulster comme dans d’autres contes aient été 
transmis oralement, et relèvent pour certains de mythes hérités du passé.21

Si Jackson estimait que ces épopées pouvaient, dans une certaines mesure, éclairer 
l’Âge de Fer, l’étude de la mythologie appelait selon lui à la plus grande prudence. Le 
contenu mythologique de la tradition littéraire médiévale ne représentait à ses yeux, 
tout au plus, qu’une « mine d’or pour des spéculations de savants ». En ce qui concerne 
les Mabinogion, il déclara que ces récits se prêtaient à de multiples interprétations 
mythologiques, adaptables à n’importe quelles fins, et par conséquent sans réelle valeur 
scientifique.22 Nous nous attacherons cependant à montrer qu’au contraire, les éléments 
mythiques de la tradition littéraire d’Irlande et du pays de Galles nous fournissent des clés 
majeures de compréhension de certaines croyances et pratiques collectives ancestrales.

Les chercheurs en archéologie cognitive s’intéressant aux idéologies, aux principes 
religieux, à la cosmologie et aux contextes symboliques de sociétés disparues sont forts 
conscients de la complexité de leur tâche, qui consiste entre autres à identifier d’anciens 
modes de pensée à partir des preuves matérielles retrouvées par les archéologues. 

18	 J.P. Mallory, « The world of Cú Chulainn », dans J.P. Mallory (dir.), Aspects of the Táin (1992), p. 103‑59.
19	 N.B. Aitchison, « The Ulster Cycle », Journal of Medieval History 13 (1987), p. 87‑116.
20	 J.T. Koch, « Windows on the Iron Age : 1964‑1994 », dans J.P. Mallory & G. Stockman (dir.), Ulidia (1994), 

p. 229‑42.
21	 R. Ó hUiginn, « The background and development of Táin Bó Cúailnge », dans J.P. Mallory (dir.), Aspects of 

the Táin (1992), p. 55.
22	 K.H. Jackson, The international popular tale and early Welsh tradition (1961), p. 129.



21Se confronter aux mythes anciens


Toutefois, force est de constater que leurs recherches mettent souvent en lumière certains 
comportements symboliques. Nous citerons ici l’exemple de Richard Bradley, qui par ses 
travaux a pu identifier une étroite corrélation entre l’art rupestre préhistorique et sa place 
dans le paysage. Certains impératifs rituels dictaient en effet le positionnement de ces 
gravures, censées faire valoir l’importance de sites spéciaux. Mais ce n’est là qu’une partie 
de l’histoire : ces réalisations artistiques étaient également un moyen visuel de véhiculer 
d’autres messages. Richard Bradley suggère en effet que certains motifs ont pu trouver 
leur inspiration dans des croyances chamaniques.23

On reproche souvent, non sans malice, aux archéologues de recourir au mot « rituel » 
lorsqu’ils se trouvent à court d’explications. Ce point de vue est peut-être un peu cynique, 
car c’est souvent à juste titre que le terme est utilisé. De toute évidence, identifier des 
traces d’activités rituelles dans un contexte archéologique est une tâche difficile et 
complexe, tout comme il s’avère particulièrement ardu de formuler une définition stricte 
du terme «  rituel  ».24 Cependant il est communément admis que ce concept renvoie 
à une action adressée à une force ou entité surnaturelle, que ce soit dans un contexte 
séculaire ou sacré. Toute identification plus spécifique des acteurs ou des activités 
impliqués s’avère souvent impossible. En tentant de comprendre les motivations d’un 
rite préhistorique particulier et d’identifier des systèmes sous-jacents de croyances, le 
chercheur est confronté à d’importants défis interprétatifs. Ainsi, le recours aux méthodes 
analogiques de l’ethnographie peut nous aider à nous remémorer certains aspects 
négligés des comportements humains, à les mettre à l’épreuve de notre imagination, et à 
remettre en question nos modes de pensée contemporains. Comme l’écrit Julian Thomas, 
« l’ethnographie a un rôle important à jouer dans la remise en question ce que nous tenons 
pour acquis ».25 Il est en effet possible d’analyser certains des anciens textes littéraires 
irlandais sous cette optique.

D’autres approches sont certes possibles pour aborder ces textes. Par exemple, leurs 
anciens substrats mythologiques méritent d’être explorés, en ce qu’ils donnent un aperçu 
de systèmes de croyances plus anciens. Colin Renfrew s’est attaché à montrer que la 
plupart des sociétés dont nous avons connaissance ont engendré des récits mythiques 
racontant la genèse du monde. Bien que nous n’ayons pas directement accès à ces récits, 
formulés aux temps de la préhistoire, nous avons néanmoins accès à des traces matérielles 
qui nous renseignent sur ces peuples et leur compréhension du monde.26 Certains thèmes 
mythiques de la tradition littéraire irlandaise proviennent de schémas très anciens, qui, 
selon moi, donnent indirectement accès à d’anciennes croyances européennes. Certains 
de ces mythes nous permettent de mieux comprendre diverses questions archéologiques, 
ou tout au moins invitent de nouvelles initiatives de recherche ou des interprétations 
alternatives. De même, des preuves archéologiques sont susceptibles d’éclairer le sens de 
certains mythes. Il est bon de souligner, toutefois, que le présent ouvrage ne constitue ni 
une étude de la mythologie en tant que telle, ni une étude des modèles cognitifs chez les 
Irlandais du monde médiéval. Il s’agit principalement ici d’explorer quelques cas précis où 
semblent converger l’archéologie préhistorique et le mythe ancien.

23	 R. Bradley, Rock art and the prehistory of Atlantic Europe (1997).
24	 E. Kyriakidis (dir.), The archaeology of ritual (2007), passim.
25	 J. Thomas, Archaeology and modernity (2004), p. 241.
26	 C. Renfrew, Prehistory. The making of the human mind (2007), p. 182.



22 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Certains des thèmes mythiques abordés ici pourraient partager une souche 
commune très ancienne. La plupart des langues européennes appartiennent, on le sait, 
à la famille linguistique dénommée « proto-indo-européenne » ou « indo-européenne ». 
Le plus ancien membre de cette famille est le hittite, dont il existe des traces écrites en 
caractères cunéiformes sur des tablettes d’argiles créées en Anatolie autour de 1700 
avant J.-C. Les premiers textes en langue védique indo-iranienne, en sanskrit, datent du 
milieu du deuxième millénaire avant notre ère, tout comme le mycénien. Les langues 
celtiques et italiques sont attestées au premier millénaire avant J.-C. Des études dans 
les domaines de la linguistique comparée et de la mythologie ont parfois identifié des 
thèmes et caractéristiques communs, quelquefois dotés de significations complexes  ; 
c’est le cas notamment dans les traditions védiques et celtiques. Il en a été déduit que 
ces caractéristiques font partie d’un héritage indo-européen partagé qui remonte à des 
milliers d’années. Elles sont si nombreuses et si insolites, et parfois si spécifiques, qu’il ne 
saurait s’agir d’une coïncidence. Leur transmission sur une très vaste zone géographique 
à une époque plus récente est très improbable, il est donc pertinent de retenir l’hypothèse 
d’une source commune.

Le corpus littéraire
La littérature médiévale irlandaise constitue de loin le plus vaste corpus de textes rédigés en 
langue vernaculaire dont dispose l’Europe occidentale. Rédigés en vieil-irlandais (600‑900) 
et en moyen-irlandais (autour de 900‑1200), ils offrent une mine exceptionnelle de détails, 
de par leur ampleur et l’étendue des thématiques abordées. Aucun résumé succinct 
(encore moins tel qu’il peut être composé par un archéologue) ne saurait faire justice à la 
prodigieuse quantité de documents manuscrits léguée et à la somme gigantesque d’études 
savantes publiées dans ce domaine.27 C’est d’ailleurs un défi tant pour les spécialistes que 
pour les généralistes. Pour ces derniers, qui souvent dépendent de traductions peu fiables 
datant du xixe siècle, ces difficultés redoublent face aux divergences d’interprétation ou 
aux multiples recensions de certains textes. Pour l’historien Donnchadh Ó Corráin, les 
recensions variées d’un même texte ne sont généralement pas de capricieuses variantes 
synchroniques mais des versions divergentes, chacune influencée par les circonstances de 
leur période de rédaction.28

La survie de thèmes mythiques et de concepts païens n’est certes pas mise en doute, 
mais on reconnaîtra qu’il n’est pas toujours aisé, dans l’étude des textes, de distinguer 
les archaïsmes authentiques des emprunts ou créations des auteurs médiévaux. 
Indéniablement, les mythes conservaient une forte influence sur la culture du monde 
médiéval en exprimant des concepts puissants qui renvoyaient aux normes sociales et aux 
croyances en vigueur. Par conséquent, les croyances qui allaient à l’encontre des principes 
de la mythologie chrétienne contemporaine étaient soit délibérément assignées à l’époque 
païenne, soit amendées d’une manière ou d’une autre. John Carey a ainsi souligné le fait 
que l’héritage littéraire de l’Irlande médiévale est le résultat d’une tradition ancienne et 
évolutive à travers laquelle les œuvres littéraires héritées du passé ont été combinées, 

27	 Les études généralistes regroupent notamment : P. Ó Riain, « Early Irish literature », dans G. Price (dir.), The 
Celtic connection (1992), p. 65‑80 ; J. Carney, « Language and literature to 1169 », dans D. Ó Cróinín (dir.), A 
new history of Ireland (2005), p. 451‑510 ; M. Ní Bhrolcháin, An introduction to early Irish literature (2009).

28	 D. Ó Corráin, « Historical need and literary narrative », dans D. Ellis Evans et al. (dir.), Proceedings of the 
Seventh International Congress of Celtic Studies (1986), p. 144.



23Se confronter aux mythes anciens


recombinées, adaptées et transformées, dans un rééquilibrage constant entre innovation 
et archaïsme.29 Ces textes montrent la fascination des Irlandais du Moyen Âge pour l’étude 
de la Préhistoire. Lebor Gabála Érenn (Livre des Conquêtes de l’Irlande), composition 
d’envergure datant du xiie  siècle, retrace l’histoire de l’Irlande à partir de l’époque du 
déluge biblique. Cette œuvre a été décrite comme une « compilation fantasmagorique où 
se mêlent authentiques souvenirs raciaux, érudition latine exotique, histoire universelle 
empruntée aux auteurs Paulus Orosius et Isidore de Séville, mythologie celtique soumise à 
un processus d’évhémérisme, propagande dynastique, folklore et fiction pure ».30

Les érudits modernes divisent généralement la littérature irlandaise du Moyen Âge en 
quatre cycles : le Cycle d’Ulster ou Cycle héroïque ; le Cycle mythologique ; le Cycle de Finn ; 
et le Cycle des rois. Cette division se fonde essentiellement sur l’identité des protagonistes. 
Les exploits d’un certain nombre de rois historiques ou pseudo-historiques sont le sujet du 
Cycle des rois. Divers récits se focalisent par exemple sur Cormac mac Airt, roi suprême 
de Tara  ; selon la tradition il aurait régné au iie ou iiie siècle de notre ère. Le Cycle de 
Finn, également connu comme Cycle ossianique, relate les exploits de figures héroïques 
comme Finn mac Cumaill, personnage doté de nombreuses qualités mythologiques. C’est 
le chef des guerriers appelés les Fianna, qui jouent un rôle-clé dans un conte datant du 
xiie ou xiiie siècle intitulé Acallam na Senórach (Récits des aînés d’Irlande) où quelques 
membres survivants et très âgés du groupe (fian) de Finn relatent des événements passés à 
travers leurs dialogues avec Saint Patrice. On croyait autrefois que les récits de ces jeunes 
guerriers s’inspiraient des activités des pilleurs vikings, or il apparaît désormais que la 
fian, ce groupe de guerriers composé principalement de jeunes hommes célibataires sans 
terres, reflète de manière romancée une institution masculine autrefois très répandue 
dans le monde indo-européen.

Táin Bó Cúailnge, que nous examinerons en détail, est le plus connu des récits qui 
composent le Cycle d’Ulster. Ce cycle inclut également Fled Bricrenn (Le Festin de Bricriu), 
un récit des querelles animant les guerriers d’Ulster, marqué notamment par la lutte 
féroce pour la « part du champion » et le thème des têtes coupées. Le Cycle mythologique 
présente deux versions de Cath Maige Tuired (La Bataille de Moytura). Ce récit d’une 
confrontation épique entre les dieux païens d’Irlande a souvent été comparé à celui de 
la bataille des Asuras contre les Devas dans la mythologie Hindoue. Le Cycle présente 
également les récits Tochmarc Étaíne (La Courtise d’Étaín) et De Gabáil int Sída (La Prise 
du tumulus de l’Autre Monde). Les thèmes mythologiques sont omniprésents, de manière 
plus ou moins explicite, dans l’ensemble de ces sagas, dans la littérature topographique et 
ecclésiastique, et dans les ouvrages juridiques, généalogiques et historiques. La littérature 
topographique du dindshenchas, notamment, est une source particulièrement foisonnante 
de données mythologiques. Il en existe deux séries, l’une en prose, l’autre poétique, 
dans divers manuscrits tels que le Livre de Leinster datant du xiie  siècle. Ces traditions 
topographiques associées aux différents lieux célèbres en expliquent les toponymes. Le 
dindshenchas dans son ensemble a été décrit comme la « géographie mythique du pays ».31

Ce vaste champ de recherche littéraire a bien entendu inspiré une pléthore d’études 
importantes, dont la plupart, selon la terminologie proposée par Ó Cathasaigh, sont 

29	 J. Carey, « Myth and mythography in Cath Maige Tuired », Studia Celtica 24‑5 (1990), p. 53‑69.
30	 F.J. Byrne, Irish kings and high-kings (1973), p. 9.
31	 M-L. Sjoestedt, Gods and heroes of the Celts, traduction de Myles Dillon (1949), p. 1.



24 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

« textuelles », c’est-à-dire focalisées sur le texte lui-même. L’approche mythologique, quant 
à elle, a bénéficié de la promotion de l’éminent chercheur T.F. O’Rahilly. Son ouvrage Early 
Irish history and mythology, publié en 1946, s’attache à souligner le rôle central de la 
mythologie dans la littérature irlandaise médiévale. Soulignant que certains personnages 
historiques semblent, au fil du temps, se métamorphoser en héros mythiques, O’Rahilly 
met en évidence le sophisme qui est au fondement de l’évhémérisme, concept désignant le 
phénomène par lequel des individuels mythiques sont considérés comme des personnages 
ayant réellement existé.32 O’Rahilly s’est aussi attaché à analyser le concept très répandu 
de « l’Autre Monde » et, comme nous le verrons, a exploré avec enthousiasme le concept 
de symbolisme solaire.

Le livre des frères Rees intitulé Celtic heritage, publié en 1961, fut une contribution 
importante à l’étude comparatiste des traditions irlandaise et galloise. Les Rees ont 
dégagé des parallèles entre ces deux traditions celtiques d’une part, et la mythologie et 
les institutions indiennes de l’autre. Myles Dillon avait abordé ce thème dans les années 
1940 avec un ouvrage posthume consacré à la survie des langues et des institutions 
sociales indo-européennes. L’héritage littéraire d’autres régions celtiques a également 
fait l’objet d’analyses approfondies au cours de la deuxième moitié du xxe  siècle. 
Proinsias Mac Cana a publié, en 1970, une étude magistrale sur la mythologie celtique 
(Celtic mythology), dans laquelle il a comparé plusieurs divinités irlandaises avec leurs 
homologues gauloises. Ainsi, le nom de Lug, dieu le plus célèbre de la mythologie 
irlandaise et figure majeure du récit Cath Maige Tuired (La Deuxième bataille de 
Moytura), se retrouve, note Mac Cana, dans divers toponymes dont Lugdunum (ville 
de Lyon). Lug fut d’ailleurs assimilé à Mercure par Jules César.33 Les spécialistes Anne 
Ross et Miranda Green ont joué un rôle prépondérant dans l’étude des nombreuses 
correspondances reliant vestiges matériels archéologiques, sources littéraires classiques 
et références mythologiques du monde celtique.34

Le monde celtique
Une clarification du concept de « monde celtique » s’impose ici, car certains archéologues 
soutiennent que les anciens peuples celtes n’ont jamais constitué une entité culturelle 
distincte, et qu’il s’agirait d’une conception moderne. Une importance particulière a ainsi 
été accordée par les chercheurs à la diversité culturelle et historique, qui représente l’une 
des caractéristiques fondamentales des pays de langue celtique du premier millénaire av. 
J.-C. On sait que ces peuples ont occupé de vastes territoires de l’Europe continentale au 
cours des derniers siècles du millénaire en question. Il y a également un consensus sur 
le fait que l’Irlande et la Grande-Bretagne avaient alors adopté la langue celtique à large 
échelle. Il n’est pas certain, cependant, que ces peuples que les Grecs dénommaient les 
Celtes, et qui partageaient sans doute un même patrimoine linguistique, aient considéré 
appartenir à un seul et même groupe ethnique identifiable. Ceci dit, la compatibilité 
linguistique a certainement dû faciliter la communication et les relations, et fournir une 

32	 T.F. O’Rahilly, Early Irish history and mythology (1946).
33	 G. Hily, Le dieu celtique Lugus (2012), p. 3, 121.
34	 A. & B. Rees, Celtic heritage (1961)  ; P. Mac Cana, Celtic mythology (1970)  ; A. Ross, Pagan Celtic Britain 

(1967) ; M. Green, « Back to the future. Resonances of the past in myth and material culture », dans A. 
Gazin-Schwartz & C. Holtorf (dir.), Archaeology and folklore (1999), p. 48‑66 ; M. Green, An archaeology of 
images (2004) et références.



25Se confronter aux mythes anciens


notion d’identité collective. Somme toute, gardons à l’esprit que la définition ethnique 
moderne des «  anciens Celtes  » est relativement récente. Il faudra en effet attendre le 
xixe siècle pour voir apparaître dans les études linguistiques le premier modèle d’arbre 
généalogique et l’idée de groupes raciaux spécifiques définis sur des bases biologiques.

La découverte d’artefacts caractéristiques propres aux Celtes, dans une grande 
nécropole à Hallstatt près de Salzberg en Autriche, et à La Tène sur le lac de Neuchâtel 
en Suisse, a donné une identité archéologique à ces anciens peuples. La profusion de ces 
vestiges a permis d’établir la première chronologie détaillée de l’Âge de Fer, lequel fut 
dès lors été divisé en deux périodes préhistoriques distinctes portant les noms des deux 
sites. Sur le site de La Tène, la découverte d’épées, de fibules, ou d’objets d’art a fourni 
le témoignage matériel de la présence de ces peuples celtes connus des auteurs grecs et 
romains. Que ce soit en Europe centrale ou en Irlande, les vestiges relevant de La Tène 
étaient simplement considérés comme une confirmation de la présence des Celtes dans 
ces lieux, illustrant le fait que ces peuples partageaient non seulement un patrimoine 
d’objets mais aussi des croyances religieuses et des structures sociales.

Cette approche historico-culturelle semblait attester des mouvements migratoires 
des peuples celtes à travers une vaste partie de l’Europe. On estimait que leur centre 
d’origine se trouvait dans une « patrie » celte située dans la région du Rhin supérieur et du 
Danube, là où s’est développé le style artistique de La Tène. Ainsi, la notion d’un monde 
celtique s’étendant de l’Irlande à l’Europe centrale et au-delà, est relativement récente. 
Ceci reste actuellement une approche contestée, et soumise au «  Celtoscepticisme  » de 
certains auteurs (selon l’expression de Patrick Sims-Williams35), les historiens cherchant 
toujours à comprendre dans quelle mesure les peuples celtes partageaient réellement une 
culture matérielle dans l’économie rurale et dans les institutions sociales. Ce point de vue 
sceptique à l’égard du monde celtique ancien transparaît ainsi dans les titres d’ouvrages 
tels que The Celts : the construction of a myth (Malcolm Chapman, 1992), The Atlantic Celts : 
ancient people or modern invention? (Simon James, 1999) et The Celts : origins, myths and 
inventions (John Collis, 2003).

En dépit d’un héritage linguistique commun qui n’est nullement un mythe moderne, 
il existait dans le monde celtique d’importants écarts, tant dans la culture matérielle 
que dans le système économique, y compris dans l’économie de subsistance. L’idée 
d’homogénéité impliquée par le dénominateur commun « celtique » est désormais remise 
en question par nombre d’archéologues conscients qu’une interprétation simplifiée et 
galvaudée a pu détourner notre attention des défis posés par la diversité et les différences 
entre ces peuples. Il y a presque un siècle, l’historien Eoin MacNeill déclarait que «  le 
terme ‘celtique’ désigne une communauté linguistique, non une race ». Cependant nombre 
de commentateurs n’ont guère su reconnaître la portée de l’émergence de cette famille de 
langues communes, ni les indices montrant que les Celtes d’Irlande, de Grande-Bretagne et 
d’Europe continentale partageaient effectivement certains mythes et croyances.36 Certes, 
parenté linguistique ne rime pas forcément avec coopération culturelle dans tous les 
domaines, mais il est utile de se remémorer le point de vue de l’historien romain Tacite, 

35	 P. Sims-Williams, « Celtomania and Celtoscepticism », Cambrian Medieval Celtic Studies 36 (1998), p. 1‑35.
36	 La citation est tirée de l’ouvrage d’Eoin MacNeill, Phases of Irish History (1919), p. 3.



26 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Fig. 1.2. Cú Chulainn par J.C. Leyendecker : illustration dramatique du guerrier et héros 
mythique de l’épopée de la Táin Bó Cúailnge (La Razzia des vaches de Cooley), parue 
dans The Century Magazine pour un article sur les anciennes sagas irlandaises signé par 
le président Theodore Roosevelt en 1907.



27Se confronter aux mythes anciens


qui soutenait, dans La Vie d’Agricola, au ier siècle av. J.-C., qu’il n’existait aucune différence 
majeure, ni de langue, ni de religion, entre les Celtes de Grande-Bretagne et les Gaulois.37

En Irlande, les investigations archéologiques menées à Tara, Rathcroghan et Navan 
ont contribué à souligner la nécessité d’étudier les dimensions littéraires et associations 
mythologiques dont ces sites sont porteurs. Les études du paysage environnant Navan, 
en particulier, ont généré une contribution importante sur le Cycle d’Ulster, augmentant 
considérablement un corpus d’études déjà substantiel. Grâce aux travaux de nombreux 
chercheurs, il est désormais possible d’examiner de manière approfondie certains thèmes 
mythologiques et leurs potentielles implications archéologiques.

Les thèmes mythiques
Le récit principal du Cycle d’Ulster, Táin Bó Cúailnge, commence à Rathcroghan. Dans la 
deuxième recension de cette épopée conservée dans le Livre de Leinster, l’histoire débute 
avec une célèbre conversation « sur l’oreiller » entre le roi Ailill et la reine Medb, « après 
la préparation du lit royal à Crúachain, capitale du royaume du Connacht ».38 Ce récit de 
taureaux et de combats raconte comment les « guerriers d’Irlande », issus des royaumes 
du Connacht, du Leinster et du Munster, entreprennent une táin bó, c’est-à-dire un vol de 
bétail sur le territoire d’Ulster. Leur but est de capturer Donn Cúailnge, le taureau brun de 
Cooley, pour que Medb possède un taureau aussi imposant que le Findbennach, le grand 
taureau à cornes blanches de son mari Ailill. Or les guerriers d’Ulster ont été maudits 
sous le règne du roi Conchobar, dont la cour se trouve à Emain Macha (Navan Fort). Une 
malédiction annuelle les a tous paralysés, à l’exception de Cú Chulainn (Fig. 1.2), qui, parce 
qu’il n’est pas né en Ulster, se trouve être le seul guerrier capable de défendre la province 
contre les guerriers d’Irlande.

Les nombreux combats culminent dans la bataille finale, dont les hommes d’Ulster, 
enfin rétablis, sortent victorieux. Cú Chulainn, le héros surhumain, est quant à lui 
mortellement blessé lors d’un combat singulier. Il meurt héroïquement, debout face à 
l’ennemi, attaché à un menhir. La fin de cette épopée décrit la traversée du pays par les 
deux taureaux, engagés dans une longue bataille, dont Donn Cúailgne, le taureau brun de 
Cooley, sort vainqueur. Il passe devant Rathcroghan en portant sur ses cornes le corps du 
majestueux taureau d’Ailill, dispersant les parties du corps du Findbennach en divers lieux 
du pays avant de regagner Cooley, dans le comté du Louth, où, dans sa fureur, il massacre 
quelques habitants avant de s’effondrer pour mourir.

S’il relate les évènements d’un passé héroïque, ce récit est toutefois, sous son expression 
médiévale, une création littéraire sophistiquée, qui n’a cessé d’évoluer au fil des siècles. 
Le latin a considérablement influencé la littérature vernaculaire irlandaise, et ceci est 
évident dans la Táin, récit chargé de motifs héroïques que l’on retrouve dans l’Énéide 
de Virgile ou dans la Thébaïde et l’Achilléide de Stace. Ainsi, il paraît désormais évident 
qu’à maintes reprises, les actions de Cú Chulainn sont comparables à celles d’Achille.39 De 
même, il n’est pas surprenant que certains aspects de l’histoire de Cú Chulainn semblent 
proches d’événements de la vie du Christ, car la littérature irlandaise était le produit d’un 

37	 H. Mattingly, Tacitus. The Agricola and the Germania (1970), p. 62.
38	 C. O’Rahilly, Táin Bó Cúalnge from the Book of Leinster (1967), p. 137.
39	 B. Miles, Heroic saga and Classical epic in medieval Ireland (2011), p. 145.



28 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

environnement lettré consciemment influencée par le christianisme.40 Il est cependant 
manifeste que la Táin, comme d’autres histoires, contient une profusion d’allusions 
mythologiques. Certaines de ces références nous offrent un fascinant aperçu des croyances 
d’un monde indo-européen ancestral, dont la famille linguistique comprenait le celtique, 
le germanique et les langues indo-iraniennes.

Certains mythes anciens faisaient partie d’un récit sacré, consistant peut-être en une 
chronique cosmogonique de création du monde ou en un mythe cosmologique décrivant 
le rôle et l’expérience de l’humanité dans le monde. Ce royaume mythique souvent peuplé 
de dieux et de déesses est aussi la scène d’actions surhumaines.

Dans la Grèce antique, les mythes étaient considérés comme «  la forme d’une 
performance poétique orale, mise en mémoire, où on rendait hommage aux dieux ». Leur 
contenu était « moral, leur ton révérencieux, et leur dénouement bénéfique à la société ».41 
Soulignons que les thèmes mythiques subissent des transformations fort complexes, et 
que par conséquent leurs vestiges-mêmes, transmis par le folklore moderne par exemple, 
ne sauraient être réduits au statut de simples fragments résiduels d’histoires primitives.

Certains motifs récurrents de la tradition irlandaise méritent notre examen approfondi 
car ils laissent deviner la prégnance de certains sujets dans les mentalités de l’Europe 
préhistorique, soulevant des questions fondamentales et persistantes concernant la 
création du monde, le sens de l’existence humaine, et la destinée ultime de l’humanité. 
Proinsias Mac Cana a souligné que le sens négatif et les connotations péjoratives attachés 
aux mythes trouvent leur origine chez les philosophes grecs, pour qui le mot « mythe » 
désignait un rapport faux ou mensonger. Cette interprétation est retenue par les écrivains 
chrétiens qui l’associaient à l’imposture du paganisme. Cependant, dans son sens premier, 
le mythe est un récit proposant une explication sur les origines cosmiques et culturelles 
«  qui sous-tendent les institutions assurant la survie et le maintien de la société, (le 
mythe) représente ainsi, symboliquement, le rapport qu’entretient l’humanité avec son 
environnement et avec les entités surnaturelles qui le contrôlent ».42

L’auteur Jaan Puhvel a proposé une définition claire de la fonction principale et du 
rôle fondamental du mythe :

Le mythe au sens formel du terme est un sujet sérieux qui mérite d’être étudié : le 
mythe véritable a en effet des implications tout à fait sérieuses, il incarne une puissance 
vitale dans son contexte d’origine. Il exprime les modes de pensée à travers lesquels 
un groupe définit et formule sa conscience identitaire et son accomplissement, atteint 
la connaissance et l’estime de soi, s’explique ses propres origines et celles de son 
environnement, et tente parfois de prendre en main son destin. C’est sous l’influence 
des mythes que l’homme vit, meurt, et, bien souvent, tue. Le mythe opère en faisant 
remonter au temps présent un passé sacré qui se trouve paradoxalement «  hors 
du temps ». Par inférence, il se projette également dans l’avenir (« tel qu’il était au 
commencement, qu’il est à présent et qu’il sera toujours »). Pourtant, au cours des 
événements humains, les sociétés disparaissent et les systèmes religieux se succèdent ; 
le paysage historique est parsemé des coquilles vides de mythes qui ont perdu leur 

40	 K. McCone, Pagan past and Christian present in early Irish literature (1990), p. 197.
41	 B. Lincoln, Theorizing myth (1999), p. 28‑9.
42	 P. Mac Cana, The cult of the sacred centre (2011), p. 25.



29Se confronter aux mythes anciens


puissance. (…) Or inversement, lorsqu’un récit sacré a été sécularisé, le mythe se 
transforme en saga, le temps sacré devient passé héroïque, les dieux sont des héros, et 
les épisodes mythologiques sont présentés comme des événements « historiques ».43

Comme nous allons le voir, dans la Táin, la reine Medb est représentée comme une 
cheffe de guerre dominante et capricieuse. Cependant, elle était à l’origine déesse de la 
souveraineté, dont le nom et la fonction trouvaient leur source dans la tradition indo-
européenne. La lutte cataclysmique entre les deux taureaux est un reflet déformé de 
certains éléments d’un mythe cosmogonique indo-européen. L’apparition de la divinité 
Lug est un autre événement mythologique de cette épopée  : il se manifeste en réponse 
à l’appel au secours lancé par Cú Chulainn, au paroxysme de la confusion régnant sur 
le champ de bataille lorsque Nemain, déesse de la guerre, redouble par son apparition 
la terreur des guerriers. Cet appel aux dieux est un stratagème littéraire qui donne au 
protagoniste un statut héroïque conféré par le divin.44

Lug joue aussi un rôle dans la naissance de Cú Chulainn. La triple conception du 
héros est décrite dans l’un des remscéla, récits préliminaires de la Táin. C’est un récit 
relativement court, dont subsistent deux versions présentées dans plusieurs manuscrits, 
et il est probable qu’il fut rédigé durant la première moitié du viiie siècle. Voici l’incipit du 
récit Compert Conculainn (La Conception de Cú Chulainn) :

Láa n-áen ro bátar mathi Ulad im Chonchobar i n-Emain Macha. No thathigtis énlaith 
mag ar Emuin. Na gelltis, conna facabtais cid mecnu na fér ná lossa hi talam. Ba 
tochomracht la hUltu anaicsiu oc collud a n-hírend. Imlaat nói cairptiu dia tofund láa 
n-and, ar ba bés léu-som forim én. Conchobar dana hi sudiu inna charput, ocus a fiur 
Deichtire, ossí maccdacht …

Un jour, les nobles d’Ulster étaient réunis autour de Conchobar à Emain Macha. Un 
vol d’oiseaux avait l’habitude de survoler parfois la plaine face au domaine d’Emain, 
et de s’y poser pour s’y restaurer jusqu’à ce qu’il ne reste sur cette terre ni la moindre 
racine ni un seul brin d’herbe. Les hommes d’Ulster, désolés de voir leurs terres ainsi 
dévastées, attelèrent neuf chars pour chasser les oiseaux, car c’était une activité alors 
coutumière. Conchobar était lui aussi présent sur son char, en compagnie de sa sœur 
Deichtire, qui était alors en âge de concevoir un enfant (…).45

À première vue, ce récit apparaît comme une histoire aux accents fantastiques dans 
laquelle Deichtire, en dépit de multiples difficultés, finit par donner naissance à un fils qui, 
bien sûr, deviendra le héros connu sous le nom de Cú Chulainn. Cuchulain of Muirthemne, 
le célèbre ouvrage de Lady Gregory, publié en 1902, présente une version simplifiée de 
ce récit dans son premier chapitre. Basé sur d’anciennes traductions savantes, ce livre 
très influent a popularisé les aventures épiques des héros d’Ulster. Dans la préface, le 

43	 J. Puhvel, Comparative mythology (1987), p. 2.
44	 A. Dooley, Playing the hero : reading the Irish saga Táin Bó Cúailnge (2006), p. 128. L’auteur y soumet cet 

épisode à une analyse littéraire détaillée.
45	 M. Deane, « From sacred marriage to kingship : a mythical account of the establishment of kingship as 

an institution », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (2011), p. 1‑21  ; extrait de E. 
Windisch, Compert Conculainn (1880), l’orthographe des noms propres y a été modifiée.



30 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

poète William Butler Yeats présenta cette œuvre comme « le meilleur livre paru en Irlande 
de son vivant ». Selon lui, Lady Gregory avait offert aux Irlandais une œuvre de portée 
équivalente aux Mabinogion au Pays de Galles, à Le Morte d’Arthur en Angleterre, et 
au Nibelungenlied en Allemagne. Il ajouta poétiquement qu’aux yeux des Irlandais, ces 
personnages devraient être placés au-dessus de tous les autres, « car ils ont habité des 
lieux où nous nous promenons à cheval et allons au marché, et se sont parfois rencontrés 
sur les collines qui projettent au soir leurs ombres sur nos portes ».46

Marion Deane a révélé toute la complexité de ce court récit d’une naissance.47 Un 
vol d’oiseaux avait dévasté les environs de Navan Fort, sur le domaine d’Emain Macha. 
Deichtire et son époux Conchobar, roi d’Ulster, montèrent à bord du char de celui-ci, et 
accompagnés des guerriers de la province, pourchassèrent les oiseaux vers le Sud. Neuf 
paires de ces majestueux oiseaux, dont chacune était liée par des chaînes en argent, 
conduisirent les guerriers loin de leur pays sinistré. Les chasseurs finirent cependant par 
perdre de vue les oiseaux et, à la tombée de la nuit, aux premières neiges, ils se réfugièrent 
dans un brug, une grande maison, où ils furent accueillis chaleureusement. Une femme 
était sur le point d’accoucher d’un garçon : au moment même de sa naissance une jument 
accoucha également de deux poulains jumeaux.

L’enfant fut allaité par Deichtire, qui se révèla non seulement une excellente sage-
femme mais se trouva aussi être la mère véritable de l’enfant. Le nouveau-né fut emmené 
à Emain Macha, où il tomba malade et succomba. Deichtire, dans sa douleur, but dans une 
coupe de cuivre : à chaque gorgée avalée, une minuscule créature sautait dans sa bouche. 
Plus tard, dans son sommeil, Deichtire vit le dieu Lug mac Ethnend. Il lui expliqua qu’il 
était à l’origine de la dévastation des terres d’Emain, car son objectif était de rassembler 
le groupe de guerriers en ce lieu. Il lui révéla également qu’elle avait passé cette nuit-là 
avec lui et qu’il était le père de l’enfant né de sa première grossesse et mort depuis. Il lui 
annonça qu’il allait lui donner un nouvel enfant. Selon le récit, « c’était le garçon qui avait 
été élevé, celui qui était apparu dans son ventre » (« bai in mac altae, ocus ba hé tatharla 
inna broind… »). Les poulains nés la même nuit, expliqua-t-il, avaient été élevés pour ce 
garçon. Après ces révélations, Deichtire trouva le moyen de faire une fausse couche pour 
pouvoir se remarier sans être encombrée d’un enfant. Il apparaît également dans le récit 
que Conchobar, dans ses moments d’ébriété, avait l’habitude de coucher avec sa sœur 
Deichtire. Il décida d’unir celle-ci à Súaltaim mac Róig, à la suite de quoi elle tombe de 
nouveau enceinte. Elle accoucha d’un fils qu’on dénomma Sétanta, et qui plus tard porta 
le nom de Cú Chulainn.

Le fait que Deichtire ait été fécondée à deux reprises par Lug, puis par Súaltaim, 
est l’un des nombreux détails que Lady Gregory a choisi de passer sous silence ou de 
transformer, ce qui ne surprendra guère. Forts éloignés d’un scénario familial normal, ces 
évènements sont toutefois narrés comme un simple récit d’une naissance. Selon M. Deane, 
plusieurs thèmes mythiques se mêlent dans la narration. Deichtire est à la fois sage-femme 
et mère dans l’épisode du brug, et Lug est présenté non seulement comme l’enfant né de 

46	 A. Gregory, Cuchulain of Muirthemne (1902), p. viii, xvii.
47	 M. Deane, «  Dangerous liaisons  », Proceedings of the Harvard Celtic Colloquium 23 (2003), p.  52‑79  ; 

« Compert Conculainn : possible antecedents? », dans J.E. Rekdal & A. Ó Corráin (dir.), Proceedings of the 
Eighth Symposium of Societas Celtologica Nordica (2007), p. 61‑85 ; « Kingship : a valedictory for the sacred 
marriage », dans R. Ó hUiginn & B. Ó Catháin (dir.), Ulidia 2 (2009), p. 326‑42 ; « From sacred marriage to 
kingship ».



31Se confronter aux mythes anciens


sa première grossesse (le garçon qui a été élevé) mais aussi comme le père et le fils de la 
seconde grossesse. L’union de Lug et de Deichtire était donc incestueuse, tout autant que la 
relation de celle-ci avec Conchobar. Deane suggère que dans ce contexte, l’inceste souligne 
la distinction entre nature et culture et représente un moment imaginaire de transition, 
apparu à l’émergence de normes sociales bannissant l’inceste. J’ajouterai que l’inceste 
était probablement perçu comme un acte qui marque le statut marginal d’un roi ou d’une 
divinité se situant au-dessus de l’ordre social, tout comme une origine incestueuse pouvait 
être l’une des caractéristiques d’un héros.

Pour un public de l’époque médiévale, un tel scénario n’avait sans doute rien 
d’extraordinaire ni d’invraisemblable. En effet, la signification symbolique et les 
implications sociétales de certains détails et leurs contradictions apparentes auraient 
communiqué au public d’alors des sens plus profonds et des résonnances qui échapperaient 
à un auditoire de notre époque. Deane souligne la manière dont la dimension mythique 
établit une relation de corrélation entre actions humaines et forces cosmiques. La 
concurrence entre un mari et un amant se trouve mise en parallèle avec une lutte à 
grande échelle entre divers éléments de lumière pour la possession de la terre. La nature 
sacrée de la royauté de Conchobar sortirait renforcée d’un tel parallèle narratif, et, comme 
l’a observé Deane, le nom de Deichtire (contenant les éléments tír, terre, et dag-thír ou 
deg-thír, terre fertile) aurait évoqué une déesse de la terre et de l’Autre Monde.

Le cycle des saisons présent dans le récit aurait été fort bien compris des auditeurs de 
l’Irlande ancienne. La terre est décrite comme stérile au début de l’hiver, tandis que le roi 
sacré Conchobar et le dieu Lug sont présentés comme deux rivaux se disputant le pouvoir 
et les fruits de la terre, incarnés par la déesse de la souveraineté. Le thème du pays sinistré, 
très courant dans la littérature ancienne irlandaise, reflète l’absence d’un roi juste qui lui 
rendrait sa fertilité, ce que le roi Conchobar n’a pas réussi à accomplir. Conchobar et Lug 
incarnent, chacun à sa manière, le soleil, le ciel ou la lumière, et symbolisant également 
la puissance changeante du soleil. Le soleil mourant et les oiseaux migrateurs annoncent 
l’arrivée de l’hiver, au moment où le pouvoir de Conchobar décline tandis que celui de Lug 
se renforce. Avec la tombée de la nuit et de la neige, le soleil entame sa descente dans l’Autre 
Monde. Lorsque Lug féconde Deichtire une seconde fois et lui déclare qu’il est à la fois le 
père et le fils, on peut dresser un parallèle logique avec le soleil, qui s’alimente lui-même et 
génère toutes les autres formes de vie. Après sa fausse couche, quand Deichtire a « vidé le 
contenu vivant de son ventre », elle recouvre complètement la santé, tout comme la terre, 
au retour du soleil, se décharge de ses fruits pour se renouveler.

Sur le plan humain, toutefois, la fertilité incontrôlée de Deichtire et les activités de 
Lug posent des difficultés aux proches de Deichtire en Ulster, car un enfant illégitime 
serait un problème. D’autre part, le rôle de Lug dans la destruction du domaine royal 
constitue une menace pour la souveraineté de Conchobar. Mythe exemplaire visant à 
expliquer les origines de coutumes particulières et à servir de modèle moral, ce récit 
retrace également le retour au pouvoir du roi et les conséquences qui en découlent. 
Pour assurer la prospérité de son royaume, Conchobar ne participe pas à un rite de 
mariage sacré avec la déesse de la souveraineté. Au lieu de cela, il ratifie son rôle de chef 
politique en concluant un mariage avec une personne étrangère à son groupe familial. 
Il renforce ainsi sa puissance et son prestige royal, restructurant les lois de la nature. A 
travers l’union qu’il organise entre Deichtire et Súaltaim, il obtient que celui-ci veille à 
la conduite de ses affaires, et crée une relation contractuelle de clientélisme régie par 



32 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

un système des devoirs et d’obligations réciproques qui perdurera par la suite en tant 
qu’institution royale.

Cette interprétation du récit de la naissance de Cú Chulainn présente au lecteur 
moderne quelques thématiques essentielles  : symbolisme solaire lié à la royauté et à la 
divinité, association d’une déesse de la souveraineté à la prospérité de la terre, caractère 
sacré de la royauté et liens des hommes avec l’Autre Monde. Ces motifs et thèmes récurrents 
dans la tradition de l’Irlande ancienne ont chacun, à leur façon, laissé leur marque dans 
divers contextes archéologiques, en Irlande et ailleurs en Europe.



33La résidence de l’Autre Monde sur la rivière Boyne


2

La résidence de l’Autre Monde sur la 
rivière Boyne

La rivière Boyne prend sa source au pied de la colline de Carbury Hill, dans le comté 
de Kildare, et traverse les terres fertiles du comté de Meath, pour déboucher dans la 
mer d’Irlande, au sud du promontoire de Clogher Head, à l’est de la ville de Drogheda. 
Près du village de Slane, la rivière forme une grande boucle dans laquelle se niche un 
complexe préhistorique fort célèbre, dominé par les imposantes sépultures mégalithiques 
de Newgrange, Dowth et Knowth (Fig. 2.1).

Ces paysages et leur rivière sont un vivier extraordinaire d’éléments mythiques. Ce 
passé mythologique foisonnant fut l’un des nombreux défis auxquels a été confronté 
M.J. O’Kelly dès le lancement de son programme de fouilles à Newgrange, au début des 
années soixante.48

L’immense tumulus de Newgrange a été construit sur le point le plus élevé d’une 
crête basse, l’entrée du tombeau orientée vers le sud-est, face à la Boyne. Tout comme 
les monuments de Knowth, à un kilomètre en amont au nord-ouest, et de Dowth, à un 
peu moins de deux kilomètres au nord-est, Newgrange représenta de toute évidence 
une tâche colossale pour les fermiers qui l’édifièrent, équipés alors d’outils de l’âge de 
pierre. Les fouilles ont permis de tracer le premier plan précis du célèbre monument et 
ont fourni de nombreux détails sur sa construction, sa décoration et sa chronologie. C’est 
un tumulus à peu près circulaire, au diamètre maximal de 85 mètres et d’une hauteur de 
11 mètres environ. Ce cairn de pierres s’étend sur près de 0,4 ha et est principalement 
composé des pierres rondes roulées par les eaux. Il est entouré d’une bordure composée 
de 97 grosses pierres, dont plusieurs sont décorées.

Grâce à la datation au radiocarbone effectuée sur des échantillons de matériaux 
organiques récupérés dans les fouilles, nous savons aujourd’hui que la chambre du 
tombeau a été construite il y a plus de cinq mille ans, soit peu avant 3 000 av. J.-C. Le couloir 
de dix-neuf mètres de long est bordé de 43 orthostates, des grandes pierres dressées à la 
verticale. Sa couverture est composée d’énormes dalles transversales dont la plus grande 
pèse environ dix tonnes. La chambre est cruciforme, de configuration commune, et dotée 
d’une belle voûte en encorbellement d’une hauteur de 6 mètres. Il semble que la cellule 
située à l’est de la chambre mortuaire était la plus importante, étant non seulement plus 
grande, mais plus décorée que les autres. La pièce comporte quatre grands récipients 

48	 M.J. O’Kelly, Newgrange (1982).



34 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

circulaires de pierre creusée : ces cuvettes peu profondes, caractéristiques de celles que l’on 
trouve dans d’autres tombes à couloir, ont probablement servi à recueillir des os humains.

Le tombeau étant resté ouvert au moins depuis la fin du xviie siècle, peu d’éléments du 
contenu original ont subsisté. Les fouilles de la chambre mortuaire ont permis de retrouver 
des ossements calcinés (provenant de quatre ou cinq personnes). C’est le positionnement 
de ces os qui a conduit O’Kelly à supposer qu’ils étaient déposés dans ces cuvettes de pierre. 
Les objets découverts avec les ossements sont caractéristiques des tombeaux à couloir 
irlandais ; ils comprennent des perles de pierres et pendentifs, des fragments d’épingles en 
os et de petites boules de pierre polie (y compris une paire conjointe).

Parmi les éléments architecturaux découverts par O’Kelly, on trouve la roof-box  : 
il s’agit d’une ouverture pratiquée entre les deux premières dalles de la couverture du 
couloir, près de l’entrée, ce qui suppose que la façade du tumulus était incurvée à cet 

Fig. 2.1. La rivière Boyne, devant un tumulus préhistorique et, en arrière-plan, Newgrange.



35La résidence de l’Autre Monde sur la rivière Boyne


endroit pour rendre l’ouverture accessible. À l’aube du solstice d’hiver, le jour le plus 
court de l’année, les rayons du soleil levant passent à travers l’ouverture et illuminent 
brièvement la chambre (Fig. 2.2).

Ce phénomène, qui dure un peu plus d’un quart d’heure, s’observe pendant plus 
d’une semaine, avant et après le solstice. C’est seulement au moment précis du solstice 
que la lumière atteint la cellule terminale de la chambre. On suppose qu’à l’époque de la 
construction de la tombe, le rayon divisait en deux la chambre, illuminant l’alcôve du fond. 
Il ne fait aucun doute que l’orientation du tombeau était d’une importance cardinale pour 
ses visiteurs, les phénomènes solaires ayant une place prépondérante dans les croyances 
et pratiques magico-religieuses de l’époque. On peut supposer que des rites complexes 
se pratiquaient à l’intérieur comme à l’extérieur du monument pendant le solstice, ainsi 
qu’en d’autres occasions.

Fig. 2.2. Description du phénomène du solstice dans la tombe de Newgrange.



36 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Des indices de rites solaires ont été relevés sur un autre site de la vallée de la Boyne. 
Deux tombes sont situées dans la partie ouest du grand tumulus de Dowth et il semble qu’en 
hiver les rayons du soleil couchant éclairent l’intérieur du tombeau au sud.49 Toutefois 
des doutes subsistent encore quant aux alignements équinoxiaux proposés concernant le 
monument de Knowth.50 Quoi qu’il en soit, il n’est pas certain que ces deux jours de l’année 
où jour et nuit sont d’une même durée aient été des moments significatifs aux yeux de la 
communauté agricole de l’époque. Il est bien sûr possible que la précision astronomique 
à laquelle nous sommes aujourd’hui accoutumés soit peu pertinente dans ce contexte. 
Comme nous le rappelle Robert Hensey, le spectacle de la lumière traversant les ténèbres 
d’un tombeau pouvait constituer en soi un événement rituel d’une importance majeure. 
Le soleil a sans doute alors été considéré comme un témoin, ou comme la métaphore 
d’une vérité ou de connaissances sacrées.51 Créateur de la vie sur terre, le soleil était 
probablement aussi un symbole de puissance sexuelle.

Les fouilles de Newgrange ont révélé que d’importantes quantités de matériaux 
s’étaient effondrées au pied du tumulus pour former une couche de pierres d’une largeur 
de 8 à 10 mètres à l’extérieur de la bordure de soutien encerclant le monument. O’Kelly 
pensait qu’un mur incliné de pierres de près de 3 mètres de haut avait été construit sur 
les dalles de bordure. Selon son hypothèse, le tumulus avait originellement la forme 
d’un tambour (pentes raides, sommet plat). Au sud-est, à la base de l’éboulement, a été 
découvert un grand nombre de pierres angulaires de quartz, indiquant pour O’Kelly que 
la façade du tumulus se composait, au moins dans la zone de l’entrée, de roche de quartz 
blanc étincelant et de pierres de granit ovales. Le monument présenté aujourd’hui au 
public a été construit sur la base de ces hypothèses. La reconstruction «  en tambour  » 
doté d’une façade de quartz et granite fait notamment l’objet de controverses. Selon une 
autre hypothèse, ces pierres de quartz et de granit étaient disposées au sol pour former 
une sorte de plate-forme devant la tombe. D’autre part, O’Kelly pensait que le monument 
tout entier avait été créé à une seule et même époque (même si la construction a sans 
doute pris plusieurs décennies). Cependant, les couches de terre qu’il a relevées dans le 
cairn pourraient en fait témoigner de la succession de nombreuses phases de croissance 
végétative, ce qui impliquerait un processus d’agrandissement long et complexe étalé sur 
plusieurs époques, voire plusieurs centaines d’années. On suppose en effet que Newgrange 
fut, pendant une durée considérable, un haut lieu de pèlerinage.

Selon les estimations, le cairn se composerait de 200 000 tonnes de matériaux pierreux, 
pour la plupart des pierres roulées par les eaux provenant des terrasses alluviales de la 
Boyne, à 1 km au sud. Il est intéressant de noter l’utilisation quasi exclusive de pierres dans 
ce cairn, qui contraste avec l’alternance de couches d’argile et de pierres observée dans 
la structure du grand tumulus de Knowth. Certaines pierres rondes, notamment celles de 
granit, ont pu être délibérément prélevées sur la côte septentrionale de Dundalk Bay, à 
plusieurs kilomètres au nord, et ramenées jusqu’au site du tumulus. Certaines pierres de 
quartz pourraient provenir des montagnes de Wicklow, au sud du site. Ensemble, la tombe 
et la bordure du tumulus comprennent plus de 500 pierres de grande taille. Ce sont pour la 

49	 A. Moroney, « Winter sunsets at Dowth », Archaeology Ireland 13 : 4 (1999), p. 29‑31.
50	 F. Prendergast & T. Ray, « Ancient astronomical alignments : fact or fiction? », Archaeology Ireland 16 : 2 

(2002), p. 32‑5.
51	 R. Hensey, « The observance of light : a ritualistic perspective on ‘imperfectly’ aligned passage tombs », 

Time and Mind : the Journal of Archaeology, Consciousness and Culture 1 (2008), p. 319‑30.



37La résidence de l’Autre Monde sur la rivière Boyne


plupart, de grandes pierres de grauwacke, un type de grès dont la source la plus probable 
est située au village de Clogherhead, au nord de l’embouchure de la rivière Boyne, où la 
roche exposée aurait été relativement facile à exploiter.52

La facilité de l’extraction n’est peut-être qu’un des facteurs qui ont pu entrer en 
jeu. Il se peut que la côte maritime ait été perçue comme un espace liminal conférant 
une signification spéciale à ces pierres, qui ainsi auraient possédé une qualité magique 
intrinsèque, indépendamment de leur utilisation dans le tombeau.

Des fouilles au sud de la tombe ont révélé des activités plus tardives au-dessus 
de l’éboulis et au-delà de ses limites. On y trouva de nombreux indices d’occupation 
et d’activités humaines : foyers, puits et fosses, trous laissés par des poteaux ou pieux, 
courtes tranchées de fondation, tessons de vases campaniformes du début de l’Âge 
du Bronze, ainsi que des silex et des os d’animaux. La datation au radiocarbone des 
échantillons de charbon retrouvé dans l’une des fosses indique que le site a dû est occupé 
entre 2488 et 2284 avant J.-C. Une hache en bronze semble avoir été une offrande posée 
devant la tombe un peu plus tard, au début de l’Âge du Bronze. Les restes d’animaux 
retrouvés étaient principalement des os de bovins et de porcs domestiqués, ces derniers 
constituant l’espèce dominante. Leur présence témoigne peut-être de festins rituels 
organisés devant le monument entre la fin du troisième millénaire et le début du 
deuxième millénaire avant J.-C. Il fait peu de doute que d’autres rites furent pratiqués 
autour des cercles de fosses et de poteaux découverts près du grand tumulus. On ignore 
si l’accès à la tombe était alors possible. Aucun indice ne permet de supposer qu’elle fut 
fréquentée dans des périodes ultérieures, bien qu’on sache que de nombreux rituels ne 
laissent aucune trace archéologique.

Des ossements de chevaux y ont également été découverts (représentant environ 1 % 
de l’ensemble). Ces vestiges furent initialement considérés comme des artefacts exotiques, 
tout comme les objets de métallurgie, coïncidant avec l’avènement de la céramique de type 
campaniforme (soit la fin du troisième millénaire avant J.-C.). Or la datation au radiocarbone 
de dents retrouvées à l’extérieur du tumulus indique que ces vestiges de chevaux datent 
en fait des deux premiers siècles après J.-C.53 Le site a livré d’autres preuves d’activités 
humaines à l’Âge du Fer, notamment de nombreux objets de type romano-britannique, 
dont un grand nombre a été trouvé près de l’entrée du tombeau. Parmi ceux-ci figuraient 
notamment un fragment de torque d’or de l’Âge du Bronze, ouvragé au xiiie siècle avant 
J.-C. et portant une inintelligible inscription romaine, vingt-cinq pièces de monnaie datant 
du règne de l’Empereur Domitien (c. 81‑96 après J.-C.) jusqu’à la période d’Arcadius (c. 385 
après J.-C.), des fibules, des perles de verre, des anneaux et bracelets d’or.54 Ces objets 
étaient pour la plupart des offrandes votives déposées devant le monument, et témoignent, 
en particulier les artefacts d’or, d’une importante pratique de dépôts rituels. En outre, les 
ossements de chevaux évoquent la possibilité de rituels équins.

52	 M. Corcoran & G. Sevastopulo, « The origin of the greywacke orthostats and kerbstones at Newgrange 
and Knowth, Brú na Bóinne », Heritage Council, séminaire de mars 2008, https://www.yumpu.com/en/
document/view/22251473

53	 R. Bendrey et al., « The origins of domestic horses in northwest Europe », Proceedings of the Prehistoric 
Society 79 (2013), p. 91‑103.

54	 R.A.G. Carson & C. O’Kelly, « A catalogue of the Roman coins from Newgrange, Co. Meath », Proceedings of 
the Royal Irish Academy 77C (1977), p. 35‑55. L’inscription sur le torque se lit ainsi : « SCBONS.MB ».



38 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

La dimension mythique
Lorsqu’il fait paraître son rapport sur les fouilles des années 1962‑75 à Newgrange, 
O’Kelly intitule son ouvrage Newgrange : archaeology, art and legend. Fort conscient de 
la place prépondérante qu’occupent Newgrange et les autres grandes tombes de la vallée 
de la Boyne dans la mythologie ancienne d’Irlande, il consacre un court chapitre de 
six pages à ce point. Il souligne alors que selon la tradition médiévale, Brug na Bóinne 
(résidence de l’Autre Monde sur la Boyne) était le foyer des Tuatha Dé Danann (les gens 
de la déesse Danu), parmi lesquels figuraient le puissant dieu Dagda et son fils Óengus. 
Les premiers rois de Tara se sont approprié la vallée, qu’ils considéraient comme le lieu 
de sépulture de leurs ancêtres païens. Dagda et Óengus paraissent dans Tochmarc Étaíne 
(La Courtise d’Étaín) où l’on apprend que le brug appartenait à Elcmar, époux de Bóand, 
la déesse de la rivière Boyne.

Pour O’Kelly, c’est l’association de Newgrange avec le chef des dieux et son fils 
qui conféra à ce lieu son caractère sacré au cours des siècles, expliquant la quantité 
d’offrandes qui y furent déposées à l’époque des Romains. Il chercha également à établir 
une corrélation entre les visites annuelles du soleil à la tombe et la nature solaire de la 
divinité attribuée au dieu Dagda par certains érudits comme T.F. O’Rahilly.

O’Kelly n’exprime aucune opinion quant à la mythologie associée à la rivière Boyne, 
il nous semble cependant que l’histoire de Newgrange y trouve là sa source. Souvent 
considéré comme un cimetière, l’ensemble archéologique de la vallée de la Boyne est bien 
plus qu’une somme de tombes individuelles. On sait qu’à la préhistoire, la construction de 
monuments sur un site servait à établir ou à renforcer l’importance de lieux particuliers. 
En outre, ces monuments imposaient un nouvel ordre à leur environnement. Un groupe 
de tombes de petite taille à Knowth et un petit tombeau à l’ouest de Newgrange pourraient 
avoir été au départ de la construction de ces monuments de petite échelle, en harmonie 
avec le paysage, initialement nichés dans le coude de la Boyne. Leur succédèrent par la 
suite les tombes imposantes et complexes de Newgrange, Knowth et Dowth, qui témoignent 
clairement, de par leur visibilité et leur envergure, d’un intérêt accru des sociétés pour 
l’art et l’architecture.

Surplombant désormais le paysage, les grandes tombes devinrent le point focal 
auquel se greffèrent de plus petites constructions, attirant moult activités cérémonielles 
et régissant ainsi l’espace, le temps et les mentalités. Comme l’a souligné Stefan Bergh, 
les grands monuments tels que Newgrange se caractérisent par leur complexité de 
construction et par la mobilisation d’une main d’œuvre massive. Reflétant un milieu 
religieux concurrentiel dans lequel certaines connaissances étaient le privilège d’une 
poignée d’individus qui, forts d’une capacité de prévision des phénomènes célestes, 
semblaient détenir la maîtrise du temps, expression du pouvoir ultime. Dans ces grands 
monuments, les rituels étaient fondés sur une part de mystère. Selon la formule de Bergh, 
Newgrange était « un monument de secrets ».55

Les grandes enceintes circulaires, telles que le vaste terrassement situé à côté de Dowth 
(site Q) ou d’autres monuments près de Newgrange, témoignent du fait que ce lieu sacré 
retint longtemps son importance, et ce, au moins jusqu’à la fin du troisième millénaire 
avant J.-C. Toutes modestes qu’elles fussent, les premières petites tombes sanctifièrent le 

55	 S. Bergh, « Design as message. Role and symbolism of Irish passage tombs », dans A. Rodríguez Casal (dir.), 
O Neolítico Atlántico e as orixes do megalitismo (1997), p. 149.



39La résidence de l’Autre Monde sur la rivière Boyne


paysage, mais il est possible qu’avant elles, la rivière elle-même ait conféré à ces terres 
leur statut sacré. Les origines mythiques de la rivière sont en effet surprenantes.

Le Dindshenchas en prose relate la naissance de la Boyne à sa source, le puits de 
Nechtan, qui se trouve au pied de la colline de Carbury Hill, dans le comté de Kildare. La 
rivière joue un rôle fondamental à l’origine du processus mythopoïétique :

Bóand, la femme de Nechtán, fils de Labraid, se rendit au puits secret situé dans l’espace 
vert de Síd Nechtáin. Toute personne qui allait au puits en repartait les yeux éclatés, seuls 
Nechtán et ses trois échansons, dénommés Flesc, Lám et Luam, en revenaient indemnes.

Un jour, la déesse Bóand, par orgueil, se rendit au puits pour en vérifier par elle-même 
la puissance, déclarant qu’il ne possédait aucun moyen secret de fracasser son corps. 
Elle fit trois tours du puits, dans le sens antihoraire. (Sur quoi) trois vagues successives 
émanant du puits déferlèrent sur elle, la privant d’une cuisse, d’une main et d’un œil. 
Fuyant sa honte, elle se tourna vers la mer, poussée par les eaux, jusqu’à l’embouchure de 
la rivière Boyne [où elle périt noyée]. C’était la mère d’Óengus, fils du dieu Dagda.

Ainsi : Bó est le nom du ruisseau [de Síd Nechtain] et Find le nom de la rivière de 
Sliab Guairi. Leur confluence fournit le nom Bóand [= Bó + Find] … .

Nous avons ici l’histoire de la visite imprudente de Bóand, épouse du dieu Nechtan, à la 
source interdite. Elle fait à trois reprises le tour du puits dans le sens antihoraire, négligeant 
une circumambulation favorable dans le sens du soleil. Elle est ainsi sévèrement punie 
de sa curiosité et de son orgueil. Trois vagues s’écrasent ainsi sur elle, la « privant d’une 
cuisse, d’une main et d’un œil ». Elle tente de fuir et se noie à l’embouchure de la Boyne. 
De cet événement cataclysmique nait la rivière. Notons les deux étymologies proposées 
du nom de la rivière sacrée. Selon le récit ci-dessus, elle tire son nom de « Bóand » soit de 
la fusion de deux noms de rivières : Bó et Find. Comme l’a précisé Proinsias Mac Cana, la 
production de variantes comme celles-ci est une caractéristique des mythes, dans lesquels 
différents récits viennent souvent se confirmer et se compléter mutuellement plutôt que 
se contredire.56 Dans une version plus longue présentée dans le Dindshenchas métrique du 
xie siècle, pas moins de quinze noms sont attribués à divers segments de la rivière. Dans 
cette version manifestement influencée par l’érudition monastique chrétienne, la Boyne 
rejoint la Severn, le Tibre, le Jourdain et d’autres grands fleuves, de sorte que tous fusion-
nent en un grand fleuve universel qui atteint, in fine, « le Paradis d’Adam ».57 Une histoire 
comparable, sans doute empruntée au mythe de la Boyne, est d’ailleurs fournie dans le 
Dindshenchas en prose pour expliquer l’origine de la rivière Shannon.

Georges Dumézil, éminent spécialiste de la mythologie comparée, a établi un 
lien entre l’histoire de la Boyne et le mythe d’Apam Napat, dans la mythologie indo-
iranienne. Il a relevé des ressemblances frappantes dans ces récits issus des deux 
extrémités du monde indo-européen, une situation excluant selon lui toute possibilité 

56	 P. Mac Cana, « Placenames and mythology in Irish tradition », dans G.W. MacLennan (dir.), Proceedings of 
the First North American Congress of Celtic Studies (1988), p. 335.

57	 E. Gwynn, The Metrical Dindshenchas Part III (1913), p. 27 ; une traduction modifiée est fournie par M. 
Herbert, « Society and myth, c.700‑1300 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day anthology of Irish 
writing, vol. 4 (2002), p. 254.



40 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

d’une transmission horizontale.58 Bien que certains aspects des théories de Dumézil 
soient contestés, il est communément admis que certains traits communs se retrouvent 
dans de nombreuses mythologies indo-européennes. Dans le Rig-Véda, Apam Napat est 
un dieu des eaux dont rayonne une force lumineuse et brûlante : un pouvoir igné caché 
dans les eaux. Dans l’Avesta des Perses, ce même dieu présente des caractéristiques 
semblables. Il est le gardien d’un lac qui renferme le Xvarenah, la « gloire lumineuse », 
symbole éclatant du pouvoir royal. Diverses tentatives pour s’approprier ce trophée 
interdit occasionnent un débordement des eaux et la création de plusieurs rivières, 
dont l’une conserve encore la lumière divine.

Dumézil souligna que si la légende irlandaise ne mentionne aucune essence ardente 
dans le puits de Nechtan, celui-ci contenait de toute évidence une force suffisamment 
considérable pour faire éclater les yeux des transgresseurs. Patrick Ford a par la suite 
proposé une solution ingénieuse : selon lui, cette force incarnait le pouvoir illuminant 
de la sagesse. Il illustra cet argument par plusieurs exemples dans lesquels des puits 
sont présentés comme des sources de connaissances, notamment un texte où figure 
la description d’un noisetier poussant au-dessus des eaux de Segais. Les noisettes qui 
tombent dans l’eau y infusent la maîtrise de l’art poétique, transmise à quiconque la 
boit. Notons ici que « Segais » est un autre nom donné à la partie de la Boyne s’écoulant 
du puits de Nechtan.59

On retrouve ainsi, dans les mythes traditionnels indo-iraniens et irlandais associés 
aux rivières, plusieurs thèmes communs. Citons ainsi la récurrence d’un élément brillant 
ou brûlant dissimulé sous l’eau, élément qui n’est accessible qu’à certains privilégiés et 
reste interdit au commun des mortels. Les triades  sont un autre processus récurrent  : 
on tente à trois reprises de trouver le Xvarenah, et Bóand fait trois tours du puits. Par 
ailleurs, chaque tentative illégitime de capturer ou de défier la force cachée dans les eaux 
provoque leur débordement.60

Si l’histoire des origines de la Boyne relève vraisemblablement d’une tradition indo-
européenne, le caractère sacré de la rivière, et son association particulière à une sagesse 
secrète, sont particulièrement anciens. Le nom même de la Boyne, probablement à 
l’origine Bou-vinda, aurait signifié « déesse à la forme de vache blanche ». Un nom composé 
semblable, Go-vinda, existe en sanskrit. Ces deux noms attestent du prestige des bovins 
dans les traditions indienne et irlandaise.61 Si l’élément sémantique bovin ne fait pas de 
doute, le second, « -vind » fait l’objet de différentes interprétations. Il dérive d’un lexème 
indo-européen qui signifie « connaissance » ou « découverte ».62

Un lien étroit entre la Boyne et l’acquisition de la sagesse est entretenu dans les légendes 
des Fianna, les hommes de Finn mac Cumaill. Selon la légende, ce héros tire du « saumon 
de la sagesse » pêché dans un étang issu de la Boyne deux savoirs capitaux : la guérison et 

58	 G. Dumézil, « Le puits de Nechtan », Celtica 6 (1963), 50‑61. Également G. Dumézil, Mythe et épopée, vol. 3 
(1973), p. 34 et 67 où il suggère que la légende romaine du déluge du lac Albano près de Rome est peut-être 
inhérente à la tradition, consulter à ce propos M.L. West, Indo-European poetry and myth (2007), p. 277.

59	 P.K. Ford, « The Well of Nechtan and ‘La Gloire Lumineuse’ », dans G.J. Larson (dir.), Myth in Indo-European 
antiquity (1974), p. 67‑74. À propos du puits de Segais : T.F. O’Rahilly, Early Irish history and mythology, 
p. 322 ; V. Hull, « Early Irish Segais », Zeitschrift für celtische Philologie 29 (1962‑64), p. 321‑4.

60	 E.B. Findly, « The ‘Child of the Waters’: a revaluation of Vedic Apam Napat », Numen 26 (1979), p. 164‑84.
61	 T.F. O’Rahilly, Early Irish history and mythology, p. 3 ; M. Dillon, Celts and Aryans (1975), p. 12.
62	 H. Wagner, Studies in the origins of the Celts and of early Celtic civilization (1971), p. 23.



41La résidence de l’Autre Monde sur la rivière Boyne


la poésie.63 Conor Newman a observé un possible lien entre le nom du puits, Nechtan, et la 
rivière Níth, qui prend sa source dans un puits sur la colline de Tara. Bien que l’étymologie 
du nom soit obscure et sujette à débat, comme l’ont souligné Dumézil et d’autres, les noms 
Níth et Nechtan pourraient tous deux partager des racines indo-européennes, par dérivation 
soit de *neigw-t- (en sanskrit nikta, signifiant « lavé, purifié », et en vieil-irlandais necht), soit 
de l’indo-européen *new- qui signifie « nouveau, vigoureux, frais ».64

O’Kelly a brièvement évoqué le caractère divin des personnages de Dagda et 
Óengus, associés à Newgrange. Dans une étude innovante conjuguant l’archéologie et la 
mythologie, John Carey a examiné certains textes anciens mentionnant Brug na Bóinne.65 
Dans le court récit De Gabáil int Sída (La Prise du tumulus de l’Autre Monde), le Dagda (« le 
dieu bienveillant  », également nommé Eochaid Ollathair, «  Eochaid le père puissant  ») 
répartit entre ses suivants, les Tuatha Dé Danann, les tertres de l’Autre Monde (síd, sídh 
en irlandais). Il attribue ainsi à Lug le tumulus Síd Rodrubán, mais conserve un certain 
nombre d’autres tumuli, dont Newgrange. Il ne donne rien à son fils Óengus (le Mac Óc ou 
« le fils jeune »), qui est pourtant à la recherche d’un logis, lui accordant seulement une 
nuit et un jour dans le brug. Or Óengus en prend possession, déclarant que « le monde 
entier est jour et nuit, et c’est ce qui m’a été accordé ». Dans le Livre de Leinster datant du 
xiie siècle, les événements sont relatés selon le déroulement suivant :

Un roi célèbre régnait sur les Tuatha Dé en Irlande.
Dagán était son nom. Immense était alors son pouvoir, même après que les fils de 

Mil se furent emparés du pays. En effet les Tuatha Dé détruisirent le grain et le lait 
du territoire des fils de Mil jusqu’à ce que ceux-ci obtiennent l’amitié du Dagda. Par la 
suite, il laissa intact leur grain et leur lait.

Quand il était roi, grand était son pouvoir. Il répartit les tertres du Síd entre les 
hommes des Tuatha Dé, c’est-à-dire Lug Mac Ethnend, à Síd Rodrubán, et Ogma, à Síd 
Aircelltrai, mais le Dagda conserva pour lui-même Síd Leithet Lachtmaige, Oí Asíd, Cnocc 
Báine et Brú Ruair. Il est dit, cependant, que Síd In Broga lui avait toujours appartenu.

Mac Oac se rendit auprès du Dagda pour obtenir un territoire après que celui-ci 
eut réparti les terres entre tous. Mac Oac était l’un des fils adoptifs de Midir de Brí 
Léith et du prophète Nindid.

« Je n’ai rien pour toi, dit le Dagda. J’ai achevé la distribution. »
« Alors donne-moi juste un jour et une nuit dans ta propre demeure », dit Mac Ooc.
Ceci lui fut accordé.
« Maintenant, retourne à ton peuple, dit le Dagda, parce que tu as épuisé ton temps. »
« Il est clair, dit l’autre, que le monde entier est jour et nuit, et c’est ce qui m’a été 

accordé. »
Face à cette réponse, le Dagan s’en alla, et le Mac Ooc resta dans son Síd.

63	 J.F. Nagy, The wisdom of the outlaw (1985), p. 34, 214 ; D. Ó hÓgáin, Fionn mac Cumhaill (1988), p. 55.
64	 C. Newman, « The sacral landscape of Tara », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (2011), 

p. 37 ; G. Dumézil, Mythe et épopée, vol. 3, p. 35 ; également C-J. Guyonvarc’h, « Annexes étymologiques du 
commentaire. Nechtan (*Nept-ono-) ou ‘le fils de la sœur’ », Celticum 15 (1966), p. 377‑82 ; G.S. Olmsted, 
The gods of the Celts and the Indo-Europeans (1994), p. 398 ; C. Jendza, « Theseus the Ionian in Bacchylides 
17 and Indo-Iranian Apām Napāt », Journal of Indo-European Studies 41 (2013), p. 431‑57.

65	 J. Carey, « Time, memory and the Boyne necropolis », Proceedings of the Harvard Celtic Colloquium 10 
(1990), p. 24‑36.



42 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

C’est un pays merveilleux, où l’on trouve trois arbres qui donnent perpétuellement 
des fruits, un porc qui ne meurt jamais, un cochon rôti, un vase contenant une liqueur 
exquise, et toutes ces sources de vivres ne s’épuisent jamais.

Le récit de la manière dont Óengus a obtenu la possession du brug est également présenté 
dans une autre version, celle du conte Tochmarc Étaíne (La Courtise d’Étaín) qui a pu être 
composé pour la première fois au ixe siècle. On y apprend qu’Óengus était la progéniture 
du Dagda et de la déesse Bóand (connue sous le nom Eithne). Celle-ci était alors l’épouse 
d’un certain Elcmar. Óengus fut conçu et né le même jour : « Il a été engendré au lever 
du jour et né avant la tombée de la nuit  ». Dans Tochmarc Étaíne, Elcmar (qui répond 
également au nom de Nechtan) occupait le brug, et le Dagda expliqua à Óengus comment 
le tromper et obtenir possession du site. Le Dagda lui suggéra de demander le royaume du 
brug « pour un jour et une nuit », ce qui signifiait en réalité « pour l’éternité », car « c’est en 
jours et nuits que le monde passe ». Elcmar fut ainsi dupé et contraint de quitter les lieux, 
pour aller s’installer dans un tertre de l’Autre Monde à Cleittech, au bord de la Boyne.

Dans une troisième version ultérieure, Altram Tighe Dá Mheadar (La Nourriture de 
la maison des deux gobelets), Óengus jette à Elcmar un sort destiné à durer  jusqu’à la 
fin du monde, « où se mêlent le ciel et la terre, le soleil et la lune ».66 Comme le démontre 
admirablement Carey dans son étude, un thème commun unit ces trois versions : Óengus 
obtient le brug grâce au pouvoir des mots, c’est-à-dire une agilité ou magie verbale 
impliquant la manipulation du temps.

Knowth figure également dans divers mythes. On trouve par exemple dans un poème 
bardique du xiie  siècle une mention de la «  grotte de Knowth  », citée comme Emain 
Ablach (Avalon dans la légende arthurienne) et l’une des entrées à l’Autre Monde.67 Selon 
le Dindshenchas poétique, Knowth était la « colline de Buí », lieu de sépulture d’une des 
épouses du grand dieu Lug. Le nom Buí peut dériver du terme *buvya, signifiant « celle 
qui est comme une vache ».68 Ó Cathasaigh a repéré dans les premiers textes irlandais un 
certain nombre de références indiquant selon lui que Buí aurait été une incarnation de la 
déesse de la souveraineté, une personnification de la terre et de la fertilité, et une source 
du pouvoir de la royauté sacrée.69

Dans la littérature irlandaise ancienne, Dowth est nommée Dubad ou Síd mBreasail (le 
tertre de l’Autre Monde de Breasail). Dans le récit Tochmarc Emire (La Courtise d’Emer), Cú 
Chulainn va « du dieu à son prophète », ce qui signifie qu’il part de « Mac Óg i Síth in Broga » 
(Newgrange) pour arriver à « Síth mBresail » (Dowth).70 Dans la version du Dindshenchas 
poétique, c’est Bresal qui a construit le monument. Dans ce récit, la manipulation du temps 
apparaît à nouveau comme un élément significatif. La sœur de Bresal jette un sort au 
soleil pour stopper sa traversée dans le ciel, et obtenir que le jour dure indéfiniment, ceci 
afin d’aider son frère à terminer la construction. Bresal, cédant à son désir charnel, a un 

66	 Traduction : L. Duncan, « Altram Tige Dá Medar », Ériu 11 (1932), p. 209.
67	 F.J. Byrne, « Historical note on Cnogba (Knowth) », Proceedings of the Royal Irish Academy 66C (1968), 

p. 383‑400.
68	 H. Wagner, « Origins of pagan Irish religion », Zeitschrift für celtische Philologie 38 (1981), p. 6.
69	 T. Ó Cathasaigh, « The eponym of Cnogba », Éigse 23 (1989), p. 27‑38.
70	 A.G. van Hamel, Compert Con Culainn and other stories (1933), p. 37. C. Swift, « The gods of Newgrange in 

Irish literature and Romano-Celtic tradition », dans G. Burenhult & S. Westergaard (dir.), Stones and bones 
(2003), p. 58, souligne l’absence de preuves claires permettant d’associer Síth in Broga à Newgrange.



43La résidence de l’Autre Monde sur la rivière Boyne


rapport incestueux avec elle, le sortilège est rompu et le soleil disparaît. Parce que la nuit 
tombe, la construction de Dowth est « assombrie » (ro dubad), et ainsi, conclut le conte, « ce 
lieu portera pour toujours le nom de Dubad (le noir) ».71

La maîtrise du temps si présente dans ces légendes a son parallèle matériel dans 
les traces du rite solaire révélé par des fouilles archéologiques à Newgrange. C’est une 
coïncidence remarquable que Carey ne manque pas de souligner. Comme O’Kelly, il pose 
la question de savoir si des histoires couchées sur vélin à l’époque médiévale peuvent 
conserver une partie des croyances qui avaient cours pendant la période néolithique des 
milliers d’années auparavant.

Difficile, pour les esprits modernes, d’appréhender ce que représentait l’apparition du 
soleil au solstice d’hiver pour des spectateurs de la préhistoire. Ce spectacle symbolisait 
pour ces hommes et femmes la renaissance du soleil, d’une importance équivalente à 
la résurrection dans l’esprit des chrétiens du Moyen Âge, et une expérience mystique si 
puissante qu’elle devait être transmise d’une génération à l’autre. Nous tenons des preuves 
que Newgrange était le foyer de pratiques occultes au xie  siècle (cf. partie ci-après)  : il 
s’agissait alors encore vraisemblablement d’un lieu où s’accomplissaient des activités 
rituelles et où se racontaient les anciens mythes. Ces mythes furent répétés et remaniés 
pendant des siècles, conservant toutefois des informations précieuses sur les origines 
sacrées de ce lieu.

La transmission de la tradition
La pérennité des mythes puissants ancrés dans des monuments tels que Newgrange ne 
surprendra guère. Témoignages impérissables du passé, ces monuments peuvent à eux 
seuls capter l’effort de conservation des vestiges des croyances des sociétés préhistoriques. 
C’est notamment le cas dans la tradition du dindshenchas, où l’on trouve des traces des 
mythes rattachés aux caractéristiques naturelles et artificielles du paysage. En référence 
à certains monuments néolithiques du sud-ouest de l’Écosse, Julian Thomas déclarait que 
«  les monuments les plus durables, en particulier ceux construits de pierres et d’argile, 
détenaient un véritable potentiel mnémonique. Leur présence continue dans le paysage 
et leur réutilisation a permis de ramener le passé dans le présent. »72

En composant la description du site royal de Rathcroghan en 2009, j’ai imaginé qu’une 
personne se tenant au sommet du grand tumulus dominant cet ensemble a pu contempler un 
paysage fourmillant de significations. Cette vue panoramique aurait permis de contempler 
plus de vingt-cinq tertres funéraires, ce qui témoigne de l’importance et du caractère sacré 
de ce lieu à la préhistoire. Représentation des liens unissant la communauté aux terres, les 
vivants à leurs ancêtres, ces tertres avaient une fonction mnémonique, ancrant le passé et 
structurant l’histoire orale. Aujourd’hui, leur apparence presque invisible dans le paysage 
est sans doute inversement proportionnelle à leur importance passée. Ces tertres étaient à 
n’en pas douter des points de référence dans un paysage rituel et mythologique où droits 
territoriaux et identités généalogiques se reflétaient à la fois dans les monuments et dans 
les traditions orales.

71	 E. Gwynn, The Metrical Dindshenchas Part IV (1924), p.  272  ; J. Carey, «  Time, memory and the Boyne 
Necropolis », p. 27 ; M.J. O’Kelly & C. O’Kelly, « The Tumulus of Dowth, County Meath », Proceedings of the 
Royal Irish Academy 83C (1983), p. 147.

72	 J. Thomas, « The identity of place in Neolithic Britain », dans A. Ritchie (dir.), Neolithic Orkney (2000), p. 86.



44 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Les datations proposées pour ces monuments recouvrent une période qui s’étend sur 
un voire deux millénaires. Ainsi, un visiteur à l’aube de l’ère chrétienne aurait découvert 
là un paysage associé à des personnages tant mythologiques qu’historiques. Certains lieux 
de sépulture plus récents auraient été attribués à des personnages historiques encore 
vivants de mémoire d’homme à cette époque, tandis que d’autres sépultures remontaient 
à plusieurs générations en arrière, relevant d’un temps mythique, bien que la distinction 
ait été floue entre les notions de passé historique et de passé mythique pour les sociétés 
avant l’émergence de l’écriture.73 Pour Mircea Eliade et d’autres, dans de telles sociétés 
orales, le  souvenir d’une personne réelle ou d’un évènement historique ne subsisterait 
que deux ou trois siècles tout au plus dans la mémoire collective, avant que cette personne 
ne soit assimilée à son modèle mythique, devenant souvent une figure héroïque. Des 
événements précis se seraient ainsi transformés en divers types d’actions mythiques, 
comme par exemple un combat contre un monstre.74

En dépit de cette observation générale, la tradition orale n’est pas toujours dissoute 
ou corrompue en quelques centaines d’années. Elle peut au contraire avoir perdurer 
longtemps dans l’histoire, comme cela semble être le cas chez les Tlingits, peuple 
autochtone du sud-est de l’Alaska. Leurs histoires traditionnelles, consignées au début du 
xxe siècle, relatent différents événements liés aux lieux et villages de la région de Dundas 
Bay, notamment le récit intitulé La Première guerre du monde, qui relate une bataille des 
premiers temps. Des études géologiques ont indiqué que ces terres furent ouvertes à la 
colonisation sur les sédiments glaciaires bordant le front glaciaire au repos, peu après 
l’an mille. Ces habitations furent ensuite recouvertes par l’avancée des glaces durant 
le petit âge glaciaire. La glace commença à reculer avant 1794, on ignore exactement 
quand. Depuis quelques décennies, on a pu identifier dans cette zone certains habitats et 
caractéristiques topographiques mentionnés dans la tradition orale des Tlingits.

Une fouille archéologique menée dans un habitat associé au récit de la fameuse 
bataille a indiqué qu’une communauté s’y était effectivement établie autour de 1150, puis 
que ce village fut abandonné quelques siècles plus tard, lors de l’avancée du glacier. Ces 
recherches, dans leur ensemble, ont permis d’établir une corrélation entre la tradition 
orale et les modifications du paysage, telles que l’avancée glaciaire, l’élévation du 
niveau de la mer, le déplacement des populations et des habitats humains. Les fouilles 
archéologiques et la datation au radiocarbone ont contribué à la mise au point d’un cadre 
chronologique global pour ces événements. Certes, les narrations orales peuvent contenir 
des incohérences chronologiques, comme on en trouve l’exemple dans La Première 
guerre du monde qui fusionne différentes batailles pour relater la guerre initiale des 
Tlingit. On considère cependant que leur tradition orale possède une validité historique 
depuis près de 850 ans. Un certain nombre de facteurs peuvent expliquer l’apparition 
de ce conservatisme historique, notamment le rôle fondamental des traditions dans la 
pérennisation des identités collectives, la préservation des droits d’accès au territoire et 
aux ressources, et la structuration des relations sociales.75

73	 J. Waddell et al., Rathcroghan, Co. Roscommon (2009), p. 205.
74	 M. Eliade, The myth of the eternal return (1971), p. 43  ; R. Bradley, The past in prehistoric societies 

(2002), p. 8.
75	 A.L. Crowell & W.K. Howell, « Time, oral tradition, and archaeology at Xakwnoowú », American Antiquity 

78 (2013), p. 3‑23.



45La résidence de l’Autre Monde sur la rivière Boyne


Il est évident que le paysage et les monuments de la Boyne ont fait l’objet de nombreux 
récits oraux témoignant des événements et des personnages importants des temps 
ancestraux. Mais cette vallée se distingue comme un lieu d’exception, car il n’existe 
aucun complexe mégalithique porteur d’une tradition aussi riche dans le domaine de la 
mythologie. Certes, quelques bribes éparses de tradition folklorique ont été conservées 
jusqu’à ce jour en d’autres lieux, comme par exemple le site de Knockma. Cet ensemble 
de monuments surmontant la colline éponyme proche de Tuam, dans le comté de Galway, 
est sans doute le vestige d’un petit cimetière de tombeaux à couloir. Dans un passé récent, 
le folklore local était dominé par le mythe de Finnbheara  : ce chef des fées avait pour 
habitude d’attirer les jolies femmes vers son domaine de l’Autre Monde. Le personnage 
apparaît brièvement dans la littérature médiévale, par exemple dans le récit Altram Tighe 
Dá Mheadar (La Nourriture de la maison des deux gobelets), où il rend visite à Óengus 
dans le brug pour y voir les femmes :

… tainig Finnbharr Meadha o Sidh maelcnocach Meadha gunuigi in mBrug os Boinn 
d’fechain an banntrachta sin …

… Finnbarr Meadha vint du Síd de la colline nue de Meadha, jusqu’à la résidence 
de l’Autre Monde sur la Boyne pour voir ces femmes …76

Le cimetière de tombes à couloir de Loughcrew, dans le comté de Meath, est dénommé 
Sliabh na Caillí, ce qui signifie «  la colline de la vieille dame ». D’après la tradition, les 
cairns de ces sépultures auraient été formés par des pierres tombées de son tablier. De 
nombreux contes folkloriques font référence à ce personnage féminin, notamment en 
Irlande et dans le gaélique écossais, et elle est parfois associée à des monuments méga-
lithiques comme la fameuse tombe de Labbacallee (Leaba na Caillí, ou « le lit de la vieille 
dame ») dans le comté de Cork.

Il est d’ailleurs intéressant de noter que Loughcrew est l’un des sites mégalithiques 
sur lesquels ont été retrouvées des traces d’activités humaines datant de l’Âge du Fer, tout 
comme à Newgrange et Knowth. On a en effet découvert des milliers de fragments de 
petits éclats d’os polis dans l’une des tombes à couloir de Loughcrew. Leurs décorations 
gravées sont loin d’être l’œuvre expérimentale d’un artisan, et il est plus probable, compte 
tenu du contexte, que ces artefacts aient eu une fonction rituelle, comme l’a suggéré Barry 
Raftery.77 Certains de ces fragments portent des motifs caractéristiques du style de La 
Tène, généralement datés approximativement au ier  siècle de notre ère. La plupart des 
fragments ne sont pas décorés mais sculptés avec grand soin dans des côtes de bovins et 
polis à la main. Ces objets ont pu être utilisés dans certains rituels divinatoires tels que « le 
jet des os », décrit comme des lamelles de bois par Tacite dans La Germanie :

76	 L. Duncan, « Altram Tige Dá Medar », p. 193, 212. Folklore : R. Lynch, The Kirwans of Castlehacket, Co. 
Galway (2006). L’hypothèse selon laquelle Knockma était autrefois Cúil Cheasra, tombe de Cesair, petite-
fille de Noah, venue avec son entourage en Irlande avant le Déluge, est une invention d’antiquaire du 
xviie  siècle. Selon H. Morris, «  Dun na mBarc and the Lady Ceasair  », Journal of the Royal Society of 
Antiquaries of Ireland 63 (1933), p. 81, un tumulus préhistorique d’envergure situé à Knockadoobrosna, 
près de Boyle, Co. Roscommon, est un possible lieu de sépulture de Cesair. À propos de Cesair : J. Carey, 
« Origin and development of the Cesair legend », Éigse 22 (1987), p. 37‑48.

77	 B. Raftery, « Iron Age Ireland », dans D. Ó Cróinín (dir.), A new history of Ireland (2005), p. 159.



46 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Ils manifestent le plus grand respect envers les oracles et les osselets. Leur procédé 
oraculaire est toujours le même. Ils coupent une petite branche d’un arbre à noix, 
qu’ils découpent en longues lamelles, puis gravent de divers signes. Ces lamelles sont 
jetées en l’air et retombent sur un tissu blanc. Alors, un prêtre de l’état, s’il s’agit d’une 
consultation publique, ou un chef de famille, si c’est une affaire privée, invoque les 
dieux et, le regard fixé sur le ciel, soulève trois lamelles, l’une après l’autre. Ensuite, 
en fonction du signe qu’il y lit, l’officiant livre son interprétation.78

La réutilisation occasionnelle des sépultures préhistoriques ou des cairns dans le travail du 
fer suggère une autre dimension rituelle. Ce type de métallurgie magique a été identifiée 
dans plusieurs tombes néolithiques ainsi, que dans les ouvrages d’un certain forgeron des 
premiers temps médiévaux, qui exerçait ses compétences à Tara, et qui est décrit comme 
« un savant des arts occultes et un prophète célèbre ».79 Ceci nous invite à supposer que 
les sociétés de l’Âge de Fer ont pu utiliser les tombes néolithiques à chambres du nord de 
l’Écosse, identifiées par Richard Hingley à des fins occultes.80

La réutilisation répétée des tombes mégalithiques à divers moments de la Protohistoire 
a pu être un phénomène fréquent, mais il est difficile d’en établir la preuve, d’autant plus 
que ces pratiques ne sont pas souvent étudiées. Ceci étant, des indices forts intéressants 
ont été découverts au cimetière de tombes à couloir de Carrowmore, dans le comté de 
Sligo. Il est en effet probable que son enceinte circulaire de pierres (n° 26) ait compris 
une chambre mégalithique centrale. Des fragments d’os incinérés et une épingle en bois 
de cerf (à tête en forme de champignon) ont été découverts, provenant probablement de 
cette chambre détruite. À l’intérieur du cercle de pierres près de l’entrée du cercle ont 
été découverts un fossé circulaire et quatre trous de poteaux, datés du vie  siècle avant 
J.-C., ainsi que trois rangs de culture et trois amas de céréales variées (orge, seigle et 
avoine) trouvés dans une fosse proche. Les archéologues ont interprété ces éléments 
comme faisant partie d’une culture rituelle de grains à des fins d’offrandes dans la version 
modifiée du monument.81

Une autre forme de réemploi d’une ancienne tombe à couloir a été identifiée à 
Kiltierney, dans le Fermanagh. Entre le ier siècle avant J.-C. et le iie siècle de notre ère, on a 
agrandi le tumulus puis creusé un fossé autour du monument élargi. Un cercle composé de 
dix-neuf petits tertres circulaires de trois mètres de diamètre et d’une hauteur d’un mètre 
a été construit sur la bordure extérieure du fossé, formant un talus extérieur discontinu, 
si bien que l’ensemble ressemble à un tumulus annulaire tout à fait typique de l’Âge du 
Fer. Le tertre central élargi abritait une série de crémations placées dans de petites fosses. 
On a retrouvé dans l’une de ces sépultures une fibule de bronze et quatre perles de verre. 
Certains des petits tertres périphériques recelaient des ossements humains incinérés, et 
sous l’un d’eux furent découverts une fibule en fer et quelques fragments brûlés d’un objet 
de bronze orné, appartenant peut-être à un manche de miroir.82

78	 H. Mattingly (1970), Tacitus, p. 109.
79	 B.G. Scott, Early Irish ironworking (1990), p. 149, 185.
80	 R. Hingley, « Ancestors and identity in the later prehistory of Atlantic Scotland », World Archaeology 28 

(1996), p. 231‑43.
81	 G. Burenhult, The archaeological excavation at Carrowmore, Co. Sligo (1980), p. 37 ; S. Bergh, Landscape of 

the monuments (1995), p. 190.
82	 A. Hamlin & C. Lynn (dir.), Pieces of the past (1988), p. 24.



47La résidence de l’Autre Monde sur la rivière Boyne


L’Irlande possède un extraordinaire exemple de réutilisation d’une tombe sur une 
longue durée. Une fascinante séquence d’offrandes votives a été identifiée par William 
O’Brien à Altar, commune située près de Schull dans l’ouest du comté de Cork. Il s’agit 
d’une petite tombe mégalithique qui semble avoir été alignée sur le pic de Mizen, une 
petite montagne à treize kilomètres au sud-ouest d’Altar. Cet axe était vraisemblablement 
orienté vers le soleil couchant à l’occasion de la fête de Samhain, au premier jour de 
novembre. Les fouilles archéologiques ont révélé quelques indices d’enterrements dans la 
présence d’un os calciné d’homme d’âge adulte à l’entrée et d’une dent non calcinée. Aucun 
artéfact n’a été retrouvé. Ces résultats peuvent paraître décevants mais un programme 
de datation au radiocarbone réalisé sur des échantillons soigneusement sélectionnés a 
produit des résultats inattendus et forts intéressants, révélant un processus prolongé 
d’activités rituelles.83

Les fouilles à Altar ont révélé une séquence notable d’offrandes sur un période d’environ 
2 000 ans. La dent non calcinée permet de situer les premières activités humaines entre 
2316 et 1784 avant J.-C. Du charbon de bois provenant d’une petite fosse près du centre 
de la tombe remonte à la période 1250‑832 avant J.-C. semble indiquer que la coutume 
s’était déjà établie dans cet endroit où l’on venait déposer des offrandes de nourriture 
ou d’autres biens périssables. Du charbon provenant de l’arrière de la tombe fournit des 
dates un peu plus récentes : 998‑560 et 766‑404 avant J.-C. Un échantillon similaire trouvé 
dans une petite fosse du côté sud de la chambre date de la période 356 avant J.-C. à 68 
après J.-C. et des coquilles de bigorneaux et de patelles dans l’entrée datent de l’an 2 avant 
J.-C. à 230 après J.-C. On a retrouvé le même type de coquille et des arêtes de poisson (labre 
et anguille) dans une fosse au centre de la chambre. La couche supérieure de celle-ci a 
été datée au iie  siècle de notre ère. Dans les premiers rites à Altar, il semble qu’on ait 
offert des dépôts symboliques composés exclusivement de restes humains, mais plus 
tard, des offrandes alimentaires, par exemple de poissons et de crustacés ont occupé une 
place importante. Il apparaît évident que cet endroit fut considéré comme sacré pendant 
deux millénaires. Selon O’Brien, il est probable que les rites pratiqués dans cette chambre 
étaient censés permettre aux participants d’entrer en contact avec l’Autre Monde.

Comme c’est le cas pour les récits associés à d’autres monuments préhistoriques du 
reste du monde, on peut supposer que les légendes associées à Loughcrew et Knockma 
constituent les seuls vestiges folkloriques qu’il nous reste d’une d’un riche vivier 
mythologique à jamais perdu.84 Ceci nous rappelle à la nature exceptionnelle de la 
mythologie de la vallée de la Boyne, qui semble étroitement liée tant à ses monuments 
qu’à sa rivière. Cette dernière, comme nous l’avons mentionné, était considérée comme 
la source d’une sagesse occulte, et sa déesse tutélaire était la mère d’Óengus, dieu de 
Newgrange. En somme, la rivière Boyne joua un rôle créateur dans le mythe du monument, 
qui s’exprime par l’usage des pierres roulées dans sa construction.

83	 W. O’Brien, Sacred ground. Megalithic tombs in coastal south-west Ireland (1999), p. 91, 201.
84	 Pour un exemple en Grande-Bretagne, consulter L.V. Grinsell, Folklore of prehistoric sites in Britain (1976) 

et le sud des Pays-Bas, N. Roymans, « The cultural biography of urnfields », Archaeological Dialogues 1 
(1995), p. 2‑24.



48 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Les actes de création
Selon les estimations de M.J. O’Kelly, le tumulus de Newgrange est composé de 200 000 
tonnes de pierres rondes rapportées en grande partie des terrasses alluviales de la 
Boyne, à 1 km du tumulus. L’archéologue imaginait qu’un grand creux rempli d’eau85 à 
proximité de la rivière aurait pu servir de carrière. En réalité, il est probable que les rives 
de la rivière aient été suffisamment faciles d’accès pour fournir la quantité nécessaire 
de matériaux. Par ailleurs, si la roche exposée des falaises côtières de Clogherhead a 
effectivement été la source des grands blocs de grauwacke, ceux-ci ont sans doute été 
transportés par bateau vers le sud jusqu’à l’embouchure de la rivière, puis en amont de 
la Boyne jusqu’à Newgrange. La rivière aurait ainsi joué un rôle instrumental dans la 
construction du monument. On lui attribuait également des pouvoirs magiques, elle aurait 
notamment été une source de savoir ésotérique. Comme nous l’avons précédemment 
souligné, ce savoir conférait un pouvoir aux quelques initiés qui semblaient maîtriser la 
trajectoire du soleil et les événements solaires. Par ailleurs, il est vraisemblable qu’avant 
Newgrange, la rivière ait eu une importance comparable dans la construction du premier 
tombeau mégalithique de la région, quel que soit son emplacement. Tout ceci nous incite 
à considérer cette rivière, avec sa profusion d’associations mystiques, comme l’élément 
topographique sacré le plus ancien de ce paysage.

Comme l’indiquent les racines indo-européennes du mythe de la création de la Boyne, 
certains thèmes mythiques ont la vie longue. Comme nous le verrons au chapitre  3, 
les analyses archéologiques démontrent que le concept de la traversée céleste et de la 
descente du soleil dans l’Autre Monde a fait partie intégrante de la cosmologie européenne 
pendant près de deux mille ans. L’élargissement du site de Newgrange et la multiplicité des 
activités rituelles qui y furent menées, peut-être sur un millier d’années, nous suggèrent 
que le mythe de la rivière a pu être rattaché à l’histoire du monument à tout moment de 
cette période, voire même plusieurs générations après sa construction. Le souvenir de cet 
extraordinaire chantier a dû en effet marquer les esprits durablement.

Il est fort possible qu’un personnage comme le Dagda (dont l’épithète, Ollathair, « le 
père de tout », rappelle la notion indo-européenne de « dieu-père », par exemple Iuppiter 
en latin et Díaus pítar en langue védique)86 ait figuré parmi les croyances des habitués de 
Newgrange pendant une période particulièrement longue. Il en va sans doute de même 
pour Óengus et Bóand ou leurs précurseurs, et pour tous les événements auxquels ils sont 
rattachés. On peut également supposer que divers aspects ou éléments de ces mythes 
furent intégrés dans certaines caractéristiques de construction du monument.

Il est probable, bien que ceci reste difficile, voire impossible, à établir, que certains 
aspects tels que le savoir occulte, les concepts solaires ou même certains événements 
mythiques (par exemple les trois vagues à l’origine de la Boyne), ait inspiré des illustrations 
dans l’art rupestre ornant ces tombes : le drame primordial de la création, représenté par 
la célèbre triple spirale, en est peut-être un exemple parmi d’autres.

Indiscutablement, le mythe de la création de la Boyne et l’association particulière 
entre la rivière et le savoir occulte ont forgé l’histoire de Newgrange, tout comme les 
phénomènes solaires (l’apparition périodique du soleil) font écho au rapport du Dagda 

85	 Illustré, dans G. Stout, Newgrange and the Bend of the Boyne (2002), fig. 26.
86	 Également en Grec, Louvite et Hittite : C. Watkins, How to kill a dragon (Oxford, 1995), p. 8.



49La résidence de l’Autre Monde sur la rivière Boyne


avec le monument. Rappelons que ce personnage était un dieu solaire qui comptait parmi 
ses nombreuses qualités l’omniscience et la prouesse sexuelle.87

Une importante habitation médiévale a été découverte à Knowth, et des vestiges 
du souterrain de Dowth témoignent d’activités communautaires semblables à la même 
époque. Il ne fait aucun doute que ces lieux conféraient à leurs occupants une légitimité 
et un statut social particulier. En ce qui concerne la création de souterrains aménagés 
pour mener à la tombe nord de Dowth et aux deux tombes à couloir (ouest et est) de 
Knowth, on peut supposer que ceux-ci représentaient bien davantage que des entrepôts 
d’utilité domestique. En effet, le pouvoir de l’Autre Monde était encore une croyance 
prise au sérieux dans l’Irlande médiévale. Ainsi, la construction d’un souterrain dans un 
lieu sacré lié à une sépulture nous laisse supposer que ces entrepôts souterrains avaient 
également une fonction rituelle. Par l’acte même de l’offrande tellurique, on cherchait 
sans doute à invoquer le pouvoir protecteur des forces chthoniennes. L’hypothèse selon 
laquelle les tombes de Knowth étaient toujours considérées comme des lieux magiques 
aux alentours 700 ou 800 après J.-C. se fonde sur certaines inscriptions relevées sur des 
orthostates à proximité ou à l’intérieur des chambres. Celles-ci consistent d’une part en 
des noms propres en caractères latins relevant d’un style insulaire du haut Moyen Âge, 
d’autre part en des oghams cryptiques, dont le caractère énigmatique implique qu’elles 
possédaient une signification spéciale pour les savants d’élite capables de les déchiffrer.88

Newgrange, contrairement à Knowth et Dowth, est vraisemblablement resté inviolé 
et inoccupé à l’Âge de Fer et à l’époque médiévale. Comme nous l’avons souligné, on y a 
cependant retrouvé une collection importante d’artéfacts romano-britanniques. Il s’agit 
d’offrandes votives déposées devant le tombeau aux premiers siècles de notre ère. Vénéré 
au Moyen Âge, le monument demeura un haut lieu de rites occultes un millénaire plus 
tard. En 1084 s’y déclara une grande peste, évoquée dans les Annales de Tigernach :

En cette année, une grande peste fit périr un quart des hommes d’Irlande. Elle 
commença au sud, et se répandit aux quatre coins de l’Irlande. Une armée de démons 
surgis des îles du nord du monde étaient à l’origine de cette peste, il y en avait trois 
bataillons, et chaque bataillon comptait trente et dix cent et deux mille démons, 
comme Óengus Óc, le fils du Dagda, l’a raconté à Gilla Lugan, lequel fréquentait le síd 
de l’Autre Monde chaque année à la veille de la fête de Samhain … .89

Il est remarquable de constater dans cet exemple que plus de 500 ans après la christianisation 
du pays, certains anciens dieux étaient encore reconnus et, plus intéressant encore, que 
Gilla Lugan se rendait toujours régulièrement au síd d’Óengus à l’occasion de la grande 
fête de Samhain où il fréquentait le fils du Dagda. On ignore s’il entrait à l’intérieur de 
la tombe lors de ces visites, mais ceci démontre en tout cas qu’au xie siècle encore, cette 
résidence de l’Autre Monde sur la Boyne conservait toute sa puissance magique.

Près d’un siècle plus tard, Newgrange allait faire partie des vastes terres agricoles 
de l’abbaye cistercienne de Mellifont. Son nom anglais actuel lui fut attribué à cette 

87	 T.F. O’Rahilly, Early Irish history and mythology, p. 469 ; E.A. Gray, Cath Maige Tuired (1982), p. 121.
88	 C. Swift, « Commentary : the Knowth oghams in context », dans F.J. Byrne et al., Excavations at Knowth 4 

(2008), p. 127 ; l’emplacement des inscriptions dans les deux tombes est indiqué p. 91.
89	 Wh. Stokes, « The Annals of Tigernach. Fourth fragment », Revue celtique 17 (1896), p. 416.



50 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

époque, tandis que le nom de l’ancien Brug fut recalé, à peine perceptible, à d’autres 
toponymes connexes tels que Breo Park ou Ford of Brow (le gué du brug sur la Boyne). 
Néanmoins, le savoir occulte inextricablement lié au monument a perduré sous la 
forme de mythes grâce aux textes médiévaux. Newgrange demeure ainsi un patrimoine 
prépondérant, porteur d’un accord rare entre l’archéologie préhistorique et les mythes 
anciens, deux champs de recherche qui semblent se rejoindre dans leur récit de la 
genèse et de l’utilisation de ce monument.



51L’image fuyante


3

L’image fuyante

Si les personnages de Conchobar, roi d’Ulster, ou du dieu Lug ont été présentés comme 
des incarnations du soleil, ceci témoigne de l’omniprésence des métaphores solaires, qui 
constituaient un réseau sémantique discret mais puissant dans la littérature irlandaise 
ancienne. Nombre d’auteurs ont ainsi entretenu l’idée que Lug, dont le nom renvoie 
étymologiquement à la luminosité ou la lumière, désignait un symbole solaire90, or il 
s’est avéré particulièrement ardu d’identifier les preuves concluantes d’un culte solaire 
dans les textes anciens. T.F. O’Rahilly, dans son ouvrage monumental intitulé Early Irish 
history and mythology, cite la Confession de Saint Patrice dans laquelle celui-ci déclare : 
«  La splendeur du soleil, qui se lève chaque jour à la demande de Dieu, est vouée à 
disparaître, et ceux qui l’adorent en seront sévèrement punis  », pour arguer que ces 
mots apportaient la preuve incontestable, émanant d’une autorité irréprochable, d’un 
culte du soleil dans l’Irlande païenne.

À travers une argumentation très érudite, O’Rahilly soutient qu’un certain nombre 
de figures mythiques étaient en définitive l’expression d’un dieu solaire primordial. 
Selon cette hypothèse, le dieu Soleil, seigneur de l’Autre Monde, et connu sous différentes 
appellations en Irlande, réunissait les caractéristiques de figures comme le Dagda ou 
Eochaid Ollathair (le père puissant qui régnait sur le climat et les récoltes), le borgne Balar, 
ou Nuadu, entre autres. D’après lui, le nom du roi légendaire Eochaid Ánchenn (« Eochaid 
à la tête lumineuse ») indiquait que la tête était un symbole solaire.

Par ailleurs, T.F. O’Rahilly était persuadé qu’un certain Mac Cécht était une version 
évhémériste de l’ancien Dian Cécht, dieu de la guérison. Ce Mac Cécht était peut-être lui 
aussi un dieu Soleil, puisqu’il était souvent représenté comme un voyageur des cieux 
survolant l’Irlande avant l’aurore. Son nom Dian Cécht est généralement considéré 
comme une combinaison des mots « rapide » et « puissance » mais O’Rahilly soulignait 
que l’élément dian («  rapide ») peut aussi signifier «  tourner rapidement » comme une 
roue.91 Selon lui, le personnage de Mac Roth, messager d’Ailill et Medb dans la première 
recension de la Táin Bó Cúailnge, était lui aussi une incarnation du soleil, en ce qu’il était 
capable de faire le tour complet de l’île en une seule journée, tout comme le soleil : « Mac 

90	 Références  : T.F. O’Rahilly, Early Irish history and mythology, p.  513 (en désaccord)  ; D. Gricourt & 
D. Hollard, « Lugus et le cheval », Dialogues d’histoire ancienne 28 (2002), p. 126.

91	 T.F. O’Rahilly, Early Irish history and mythology, p. 58 ff., 292, 304, 469‑70, 472, 519.



52 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Roth, techtaire Ailella 7 Medba – is é timchellas Hérind i n-óenló » (« Mac Roth, le messager 
d’Ailill et Medb – celui qui pouvait faire le tour de l’Irlande en un jour »).92

Les récits des rois de Tara n’échappaient pas non plus à cette symbolisation solaire. 
L’un des sept tabous du roi Conaire Mór dictait en effet que  : « Le soleil ne devrait pas 
se lever tant que le roi est couché dans la plaine de Tara ». Un autre de ces tabous, dans 
le récit De Shíl Chonairi Móir (Sur la postérité de Conaire Mór) interdisait à Conaire Mór 
d’être témoin du lever ou du coucher de soleil sur Tara. Ces interdits ont été interprétés 
comme l’illustration de la nature solaire des rois de Tara, véritables représentants du 
soleil sur terre.93

Certes, ces brèves allusions ne fournissent que des indices assez faibles d’un culte 
solaire. Ceci étant, un certain Mug Ruith a une présence plus grande dans le champ 
littéraire. Ce personnage est décrit comme un magicien évhémériste ou comme un druide 
doté de pouvoirs miraculeux, et de caractéristiques à la fois païennes et chrétiennes. Selon 
O’Rahilly, il s’agissait à l’origine d’une divinité solaire que l’on appelait Roth («  roue  ») 
en référence à la roth rámach («  la roue ramante »), dont les «  rames » représentaient 
vraisemblablement les rayons du soleil. C’est un personnage important dans le récit 
Forbais Dromma Damgaire (Le Siège de Druimm Damgaire, ou Le Siège de Knocklong), 
datant du xiiie ou xive siècle. Il figure aussi dans un poème du ixe siècle intitulé Mug Ruith, 
rígfhili cen goí (Mug Ruith, un poète royal sans fausseté).

Les exploits de Mug Ruith durant Le siège de Druimm Damgaire relèvent d’un thème 
que l’on retrouve dans plusieurs autres textes médiévaux anciens, celui d’un roi protégé 
par une force surnaturelle.94 Son nom signifie « serviteur de la roue », et la légende veut 
que la nuit ait paru « aussi brillante que le jour » à ceux qui s’asseyaient dans son char 
(« ba comhsolus la ocus aghaidh don lucht no bidh ann »). Lorsque le roi de Munster fut 
visé par des attaques injustes de la part de Cormac mac Airt, le roi de Tara, le mage le 
défendit grâce à d’inventifs sortilèges, créant un puits ou levant le brouillard par son 
souffle druidique. Revêtu de la peau de taureau et du masque d’oiseau des chamanes, il 
déclencha une tempête de feu pour forcer les guerriers de Cormac à faire marche arrière :

Tucad tra a seche thairb maeil uidhir co Mogh Ruith, 7 a encennach alath brec con-a 
foluamain ethaidi, 7 a aidme draidhechta ar cena. Ocus dosrala suas a comuidecht na 
teined ind aeor 7 i firmimint 7 gabustar ac sodh 7 ag bualadh na teined budh thuaidh, 7 ro 
chan in rethoric-so : « Saigti druadh dolbaim-si, 7 rel. ».

On apporta alors à Mug Ruith sa peau de taureau brun sans cornes, son masque-
oiseau moucheté aux grandes ailes, et ses autres insignes druidiques, alors il s’éleva 
dans les cieux et le firmament avec un jet de flammes, qu’il manipula et fit tournoyer 
pour le diriger vers le nord, tout en chantant la rhétorique : « Je fabrique les flèches 
de druide … ».95

92	 C. O’Rahilly, Táin Bó Cúalnge, p. 39.
93	 H. Wagner, Studies in the origins of the Celts, p. 58, n. 2.
94	 B. Slavin, « Supernatural arts, the landscape and kingship in early Irish texts », dans R. Schot et al. (dir.), 

Landscapes of cult and kingship, p. 83.
95	 Texte  : M-L. Sjoestedt, « Forbuis Droma Damhghaire », Revue celtique 43 (1926), p. 62, 110 (citations)  ; 

traduction en anglais : S. Ó Duinn, Forbhais Droma Dámhgháire (1992), p. 59, 103.



53L’image fuyante


Si ses qualités surnaturelles ne font pas de doute, Mug Ruith fait une incarnation solaire 
moins convaincante, même si, à première vue, la roue ramante paraît être un symbole 
solaire pertinent. Il est difficile, en effet, de déterminer s’il s’agit si d’un emblème païen ou 
d’une légende apocryphe, car les auteurs médiévaux puisaient dans les récits autochtones 
comme dans la tradition chrétienne. Selon eux, Mug Ruith aurait été l’assistant de 
l’hérétique Simon le Magicien (capable lui aussi de s’élever dans les airs). Pire encore, 
il aurait participé à l’épouvantable crime de la décollation de saint Jean-Baptiste.96 
L’apparition apocalyptique de la roue ramante, qui sème la mort et la destruction, était 
ainsi perçue comme le châtiment pour le péché de Mug Ruith. Comme nous l’avons 
mentionné, O’Rahilly, comme bien d’autres, pensait que la roue était un symbole solaire. 
D’autres hypothèses ont été proposées : il s’agirait d’une machine volante, d’une comète, 
ou d’un grand « bull-roarer » (rhombe utilisé lors de rituels, qu’on fait tournoyer pour 
produire un son).97 Ainsi si la figure de Mug Ruith appartient à la tradition autochtone, sa 
roth rámach, quoi qu’elle fût, est un objet magique difficile à définir : il est probable que, 
comme la peau de taureau et le masque d’oiseau, cette roue fut l’un des éléments de son 
appareil druidique.

Il n’est peu surprenant que Proinsias Mac Cana, dans son ouvrage Celtic Mythology, ait 
argué que l’existence d’une mythologie solaire dans l’Irlande ancienne restait à prouver. 
Selon lui, Saint Patrice, en condamnant l’adoration du soleil, exprimait une opinion 
théologique répandue qu’il avait acquise durant sa formation religieuse. Mac Cana a 
brièvement commenté cette opinion :

Si l’on exclut cette déclaration du saint, dans le vaste corpus de textes anciens de la 
tradition littéraire irlandaise ancienne, on évoque très rarement un véritable culte 
solaire. Il est vrai qu’on y trouve beaucoup de symbolisme et d’imagerie solaire, 
ainsi que des motifs pouvant se prêter à une telle interprétation. On y trouve aussi 
certains dieux qui, comme l’Apollon gaulois, possèdent les attributs du soleil ; mais on 
ne saurait guère parler d’un culte solaire sans déformer radicalement les traditions 
irlandaises et galloises.98

Plus récemment encore, la rareté des vestiges de culte solaire dans les sources littéraires 
et épigraphiques des Celtes du continent européen ont été interprété dans un sens tout 
aussi négatif.99

Pour certains scientifiques, cette négativité, ainsi qu’une certaine tendance prévalente 
à contester l’importance et l’ubiquité des mythes solaires, sont en partie dues à l’excès 
d’enthousiasme du célèbre savant Max Müller. Cet illustre spécialiste des études de 
Sanskrit, professeur de théologie comparée à l’université d’Oxford à l’époque victorienne, 

96	 A.M. O’Leary, « Mog Ruith and apocalypticism in eleventh-century Ireland », dans J.F. Nagy (dir.), The 
individual in Celtic literatures (2001), p. 51.

97	 K. Müller-Lisowski, « La légende de St Jean dans la tradition irlandaise et le druide Mog Ruith », Études 
celtiques 3 (1938), p. 57 ; E. O’Curry, Lectures on the manuscript materials of ancient Irish history (1861), 
p. 401 (machine volante) ; R.A.S. Macalister, « Temair Breg », Proceedings of the Royal Irish Academy 34C 
(1919), p. 351 (rhombe) ; P. McCafferty & M. Baillie, The Celtic gods (2005), p. 83 (comète). E. Gwynn, dans 
The Metrical Dindshenchas Part IV, p. 426, considérait l’association faite entre Mog Ruith et cet objet 
comme le produit d’une spéculation étymologique.

98	 P. Mac Cana, Celtic mythology (1970), p. 32.
99	 A. Hofeneder, « Vestiges of sun worship among the Celts », Pandanus ‘10 4 : 2 (2010), p. 85‑107.



54 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

fut l’ardent promoteur d’une théorie prêtant à la mythologie solaire une importance 
démesurée. L’école de pensée des « mythologues solaires » qu’il représentait a parfois été 
décrite comme une « pensée dangereuse pour la bonne santé de l’esprit moderne ».100 K.H. 
Jackson, qui avait lui aussi une piètre opinion de cette mythologie, a ainsi ironiquement 
regretté que «  les dieux Soleil soient encore parmi nous, se cachant aujourd’hui aux 
limites les plus reculées de l’érudition ».101 Dans une certaine mesure, ces sentiments ont 
probablement incité Mac Cana à évaluer assez négativement les traces littéraires du culte 
solaire, lesquelles sont certes peu concluantes.

Contrairement à Mac Cana, nous ne pensons pas que la condamnation par Saint 
Patrice du culte du soleil soit nécessairement une déclaration stéréotypée. La rareté des 
témoignages non ambigus validant l’existence d’un culte solaire dans les manuscrits 
anciens peut en effet provenir d’une autocensure de la part des auteurs chrétiens, 
dans une tentative de résister à la force des croyances traditionnelles auxquels ils se 
heurtaient quotidiennement. P. Mac Cana reconnut d’ailleurs plus tard que ce phénomène 
d’autocensure était certainement répandu à l’époque :

Des études effectuées par des anthropologues ont confirmé que certains missionnaires 
chrétiens dans d’autres régions ont eu tendance à condamner les rituels et d’autres 
expressions de croyances païennes qui étaient contraires à leurs principes religieux. 
Dans le même temps, ils se montraient plus tolérants envers des domaines moins 
fondamentaux des religions populaires autochtones … Par conséquent, il n’est guère 
surprenant que les auteurs monastiques d’Irlande, malgré une certaine empathie 
à l’égard de la tradition indigène en général, aient décidé de ne pas conserver de 
traces substantielles de la cosmologie et de l’eschatologie autochtones. Force est de 
constater cependant que, dans la tradition orale préchrétienne, on trouve souvent des 
fragments de témoignages se rapportant à ces mythologies.102

Nous tenons sans doute en ce point l’explication d’une lacune dans l’ancienne littérature 
irlandaise  : il y manque les grands mythes de la création et de la fin du monde qui 
constituent, dans les autres mythologies indo-européennes, des thèmes fondamentaux. 
Le dernier épisode de la Táin Bó Cúailnge nous permet comprendre à quel point un 
thème cosmogonique peut être modifié pour devenir à peine reconnaissable. À la fin de 
l’épopée, le taureau brun de Cooley est le vainqueur d’une lutte prolongée, et quand il 
tue son rival Findbennach, il disperse les parties de son corps démembré en divers lieux 
du pays, attribuant les noms de ces éléments corporels aux diverses caractéristiques 
topographiques. Ainsi Athlone, ou Áth Luain, se traduit par «  le gué du cuissot  ». Ce 
procédé reflète des éléments tirés d’une mythologie indo-européenne de la création où l’on 
retrouve la thématique du démembrement dans l’attribution des noms ou des origines.103

100	 R.M. Dorson, « The eclipse of solar mythology », The Journal of American Folklore 68 (1955), p. 393.
101	 K.H. Jackson, The international popular tale (1961), p. 39.
102	 P. Mac Cana, The cult of the sacred centre (2011), p. 221.
103	 B. Lincoln, Priests, warriors and cattle (1981), p. 87 ; P. Mac Cana, « Placenames and mythology in Irish 

tradition », dans G.W. MacLennan (dir.), Proceedings of the First North American Congress of Celtic Studies 
(1988), p. 339.



55L’image fuyante


Les voyages du soleil
Bien sûr, de nombreux indices archéologiques nous confirment, d’une manière ou d’une 
autre, la présence très répandue d’un culte du soleil. Il est vrai, comme l’a reconnu Mac 
Cana, qu’une profusion de motifs solaires a perduré, en particulier en Europe continentale. 
Certains symboles courants comme le triskèle, la croix gammée (ou swastika) ou la roue 
peuvent certes être dotés d’autres significations, ou servir de porte-bonheur ou de talisman 
pour parer au mal. Or, à l’heure actuelle, nous sommes en mesure d’identifier, parmi ces 
symboles, un motif particulier et relativement complexe retrouvé en Europe comme en 
Irlande préchrétienne, et qui relève indubitablement d’une cosmologie religieuse. Il s’agit 
de la représentation d’une barque unie au disque du soleil, symbolisant la barque solaire 
qui transporte le soleil à travers les cieux.

En Irlande, l’expression la plus explicite de ce motif se trouve sur un petit objet de 
bronze dénommé la « couronne de Petrie » (Fig. 3.1). Le célèbre antiquaire George Petrie 
en fit l’acquisition au xixe siècle, sans en noter la provenance. Nous ne savons donc rien 
des circonstances de sa découverte. Toutefois, on suppose que la couronne de Petrie était 
probablement un couvre-chef de prestige, voire un emblème royal, à l’exemple de la 
couronne de bronze trouvée sur le crâne d’un homme adulte enterré avec son épée et son 
bouclier à Mill Hill (près de Deal dans le Kent, au sud-est de l’Angleterre - cf. chapitre 7).104

La couronne de Petrie est fragmentaire, composée d’une bande en tôle de bronze 
ajouré et d’une paire de disques légèrement concaves attachés sur la partie avant. Ces 
disques, d’environ 5 cm de diamètre, étaient soutenus par des cornes de bronze creuses, 
dont une seule a survécu. Tous ces éléments - bande, disques et corne - sont ornés d’un 
décor symétrique de très belle qualité, constitué de lignes courbes fines et élégantes, dont 
les extrémités se terminent parfois en différents motifs de têtes d’oiseaux.

Le motif gravé sur le disque situé sous la corne restante est particulièrement 
intéressant, du fait que les motifs de têtes d’oiseaux encadrent en croissant de lune un 
cercle central. Cet ornement ne représente pas, comme on l’a spéculé autrefois, un visage 
aux moustaches recourbées, mais plutôt une barque dotée d’une proue et d’une poupe à 
têtes d’oiseaux, transportant le soleil. Cette barque solaire apparaît sous deux formes sur 
la couronne Petrie, bien que plus nette et expressive sur l’un des disques, où l’on voit une 
roue sur une barque et sous le cercle. Sur l’autre disque, on peut clairement distinguer des 
têtes d’oiseau et un cercle, mais le motif du bateau apparaît à l’envers.

Deux grands disques de bronze découverts ensemble à Monasterevin, dans le comté 
de Kildare, ont donné lieu à l’appellation « de type Monasterevin », attribuée à un lot de 
quatre disques complets et à un autre groupe de trois disques fragmentaires (Fig. 3.1). 
L’usage de ces disques en tôle de bronze légèrement concaves reste mystérieux. Leur 
diamètre varie de 25 cm à un peu plus de 30 cm. Ils sont ornés de décorations similaires, 
mais pas identiques, creusés en haut-relief par la technique du repoussé jusqu’à une 
profondeur de 10 mm. Le motif général se retrouve sur chaque disque : un cercle central 
légèrement concave ou creusé en bol, positionné sur un plan symétrique semi-circulaire, 
formé de courbes en trompette aux extrémités en spirale. On ne sait rien des circonstances 
de la découverte des disques de Monasterevin, cependant d’autres disques ont été trouvés 
en paires. C’est le cas de ceux du comté d’Armagh, et peut-être aussi de deux disques 

104	 I.M. Stead, « The metalwork », dans K. Parfitt, Iron Age burials from Mill Hill, Deal (1995), p. 72.



56 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Fig. 3.1. 1. Imagerie solaire sur la couronne de Petrie : une barque solaire ornée d’une 
proue et d’une poupe en forme de têtes d’oiseaux est représentée sur le disque de 
droite ; des têtes d’oiseaux inversées apparaissent également sur le bandeau de bronze 
ajouré situé derrière les disques, et le médaillon solaire qu’on distingue sur le disque 
de gauche semble inclus dans un vaisseau inversé. 2. Paire de disques de bronze 
provenant de Monasterevin, comté de Kildare : la barque solaire stylisée sur le disque de 
droite comporte des têtes d’oiseaux à l’envers. 3. Paire de disques de bronze provenant 
du comté d’Armagh : la barque solaire stylisée sur le disque de droite comporte 
également des têtes d’oiseaux à l’envers. Échelles diverses.



57L’image fuyante


retrouvés à Lismore,  comté de Waterford.105 Comme nous le verrons par la suite, ce 
jumelage est d’une importance significative.

Nombre d’auteurs ont cru voir dans la paire de spirales surmontant le cercle un 
visage grotesque, au regard fixe, ou même un poisson à la bouche ouverte. Or c’est bien 
une barque solaire qui est y représentée. Contrairement aux dessins ornant la couronne 
Petrie, les motifs de ces disques de type Monasterevin sont très stylisés, et les deux têtes 
d’oiseaux ont été réduites à des courbes abstraites.

Par le passé, ces motifs stylisés, comparés à ceux de la couronne Petrie, auraient été 
considérés comme des exemples de désagrégation stylistique ou de régression typologique, 
triste processus de dégénération étudié par John Evans, qui appliquait les théories 
darwiniennes à ses études numismatiques. La « dévolution typologique » du statère d’or 
de Philipe II de Macédoine aux mains celtiques est un bel exemple décrit par l’archéologue 
célèbre Grahame Clarke. Au fil des ans, les imitations du statère dévièrent de plus en plus 
de leur modèle. Ainsi, selon Clarke, « la tête d’Apollon y perdit son importance significative 
et le motif en vint rapidement à s’estomper ».106 Depuis, divers auteurs ont souligné que ces 
pièces de monnaie de Gaule et d’Angleterre n’étaient pas forcément les produits dégradés 
d’ouvriers maladroits, ni des œuvres délibérément abstraites. Leur conception et leur 
contenu faisaient effectivement l’objet de décisions pesées.107

Sans nier l’existence d’artistes et de copistes incompétents, on admettra que les 
compétences techniques des artisans irlandais ayant forgé ces objets sont manifestes, ce 
qui confirme que ce processus de désintégration à l’œuvre, que ce soit sur des disques ou 
des pièces de monnaie, a d’importantes implications. Comme l’a souligné Clifford Geertz, 
analyser l’art dit « primitif » à travers le prisme de l’esthétique occidentale mène à une 
conception externalisée d’un phénomène censé être soumis à une inspection intense mais 
s’avérant en réalité situé au-delà des limites de notre champ de compréhension.108

Dans ces illustrations, il semble que l’artiste ait voulu dissimuler le symbole solaire, 
ou du moins tenté de mettre en avant ses caractéristiques essentielles. Ce faisant, il met 
l’accent sur sa force inhérente. De façon délibérée et réfléchie, il modifie ainsi un symbole 
traditionnel pour lui conférer une signification nouvelle ou plus puissante. De même que 
la répétition, tel que le triplement, peut exprimer la puissance d’une image, la dissection 
peut en exposer les qualités intrinsèques. On ne peut exclure, par ailleurs, la possibilité 
d’une double interprétation délibérément créée par la fusion de la barque solaire et d’un 
visage, dans une forme d’expression artistique multivalente et ouverte aux interprétations.

Cette image fuyante de la barque solaire n’existe pas seulement en Irlande. On la 
trouve aussi sur des objets de bronze britanniques datant du ier siècle avant J.-C. et des 
premiers siècles de notre ère. Elle constitue un élément remarquable de l’ornement d’un 
bouclier célèbre trouvé dans la Tamise, à Battersea (Fig. 3.2, 1), sur lequel on retrouve, 
parmi des motifs semblables à des swastikas, l’image de la barque solaire, contenue dans 
deux petits disques.

105	 R. Ó Floinn, « Notes on some Iron Age finds from Ireland », dans G. Cooney et al. (dir.), Relics of old decency 
(2009), p. 199‑210.

106	 G. Clarke, Archaeology and society (1960), p. 135.
107	 P-M. Duval, Monnaies gauloises et mythes celtiques (1987), p. 91 ; S. Scheers, « Celtic coin types in Britain », 

dans M. Mays (dir.), Celtic coinage : Britain and beyond (1992), p. 41 ; J. Creighton, « Visions of power », 
Britannia 26 (1995), p. 289.

108	 C. Geertz, Local knowledge (1983), p. 98.



58 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Fig. 3.2. 1. Bouclier de Battersea et agrandissement de l’imagerie présente sur le 
médaillon inférieur, reflet inversé de l’image sur le médaillon supérieur. 2. Seau 
d’Aylesford. 3. Miroir de Gibbs, de provenance inconnue. 4. Miroir retrouvé à Aston, 
Herts. Échelles diverses.



59L’image fuyante


On la retrouve aussi par exemple, à moindre échelle, sur la bande de bronze ornée du 
seau d’Aylesford où deux paires de têtes d’oiseau encadrent un tourbillon (Fig. 3.2, 2). Le 
motif est également présent sous une forme atténuée sur le miroir d’Aston, Hertfordshire, 
et sur le miroir dit « de Gibbs », sans provenance (Fig. 3.2, 3‑4). Il reste à déterminer dans 
quel sens l’ornement de ces miroirs est censé être vu (orientation du manche vers le haut 
ou vers le bas), un détail sans grande importance si l’on suppose que les symboles solaires 
sont conçus pour être reconnus dans tous les sens (voir infra). Il est remarquable que ce 
motif de la « lyre-boucle encadrée de courbes » pour usiter la terminologie de Jody Joy, 
soit le fondement décoratif de conceptions d’une grande complexité sur d’autres miroirs 
comme ceux de Birdlip, Gloucester, et de Portesham, Dorset, comme l’a démontré ce 
chercheur.109 Sur ces objets exceptionnels, le symbole solaire a presque disparu ou bien se 
masque derrière une composition complexe.

Sur d’autres objets comme le bouclier de Battersea, le symbolisme solaire est également 
représenté par le swastika, ou comme l’a démontré Miranda Green, est présent ailleurs sous 
la forme d’autres motifs comme le tourbillon, la triquetra ou le triskèle. Tous ces motifs, 
ainsi que la barque solaire, témoignent de systèmes de croyances profondément enracinés 
et largement répandus qui transcendent les archéologies et identités régionales de l’Âge 
de Fer dans ces îles et dans l’Europe continentale. Vincent et Ruth Megaw ont souligné 
l’importance d’un symbolisme visuel qui reflétait une certaine forme de communication 
et une vaste collectivité de concepts et d’idées.

La fabrication d’objets tels que la couronne Petrie, les disques de type Monasterevin ou 
le bouclier de Battersea témoignent d’un savoir-faire artisanal exceptionnel, conjuguant la 
maîtrise technique et le respect des exigences religieuses et profanes. Certes, la dimension 
religieuse est manifeste dans le symbolisme solaire, mais ce symbolisme fut adopté dans 
le cadre d’une tâche sans doute sacrée, où le moindre détail était porteur de sens. Ces 
démonstrations de connaissances techniques nous donnent aussi une idée du prestige et 
pouvoir de leurs commanditaires.

De toute évidence, les artisans de la fin de l’Âge du Fer en Irlande et en Angleterre 
cherchaient à s’éloigner, dans leurs représentations, de l’image traditionnelle et de la 
barque solaire de l’Âge du Bronze, aux lignes jugées trop explicites. Cette stylisation était à 
la fois un processus délibéré de mystification et de désarticulation visant à ne représenter 
que les qualités essentielles du symbole. En mettant l’accent sur la force inhérente des 
symboles, ces artistes ont pu chercher à introduire une ambiguïté délibérée à travers une 
imagerie multivalente d’exclusion, dont la compréhension était réservée aux initiés. Ceux 
qui voyaient un visage grotesque sur les disques de type Monasterevin, par exemple, se 
contentaient d’une seule interprétation. Quelle qu’en soit la raison, il existait une volonté 
de dissimuler ou de masquer le motif solaire.

En effet, il semblerait qu’il fut longtemps interdit de prononcer le nom de Lug, le 
dieu suprême, et peut-être qu’un tabou semblable était attaché aux représentations 
explicites d’un symbole de divinité solaire. Comme nous l’avons mentionné, Lug signifie 
« luminosité » ou « lumière », ce nom reflète donc la nature solaire du dieu. Cependant, 
il a été suggéré que celui-ci était à l’origine le dieu des serments, au nom duquel on jurait 
solennellement. Ainsi, une formule telle que « tongu do dia toinges mo thuath » (« Je jure 

109	 J. Joy, « Reflections on Celtic art », dans D. Garrow et al. (dir.), Rethinking Celtic art (2008), p. 85 ; Iron Age 
mirrors (2010), p. 32.



60 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

devant le dieu devant qui jure mon peuple ») dans le Cycle d’Ulster était un serment (du 
celtique commun lugiom) prêté devant un dieu dont on ne devait pas prononcer le nom, 
afin qu’il ne tombe pas dans l’oreille de personnes mal intentionnées.110

Le voyage céleste du soleil n’est pas le seul thème représenté sur ces disques ou sur la 
couronne Petrie. Le bouclier de Battersea (Fig. 3.2, 1), contient, dans ses deux petits cercles, 
une barque solaire et plusieurs swastikas, or on note que la barque est représentée à 
l’envers dans le cercle supérieur. Cette inversion pourrait être une référence à l’Autre 
Monde. Le bateau inversé sur l’un des deux disques de la couronne Petrie est un autre 
exemple de cette imagerie en contrepoint qui semble jouer sur les interprétations explicite 
et implicite, et refléter le contraste qui sépare le monde supérieur et celui d’en bas.

L’Autre Monde trouve différentes expressions dans la littérature irlandaise ancienne 
(un sujet que nous approfondirons au chapitre 4). Il est parfois décrit comme une île, un 
univers souterrain, un tertre du síd (de l’Autre Monde), ou encore un monde caché sous un 
lac ou sous la mer. C’est souvent un pays de prospérité et de paix, de festins permanents, 
une région hors du temps, et parfois, une image inversée du monde des hommes. De 
nombreuses allusions à ces terres souterraines sont identifiables dans le symbolisme 
solaire d’une époque antérieure de l’Âge du Bronze européen, où l’Autre Monde était 
désigné par des motifs inversés ou renversés.

Le répertoire iconographique de l’Âge du Bronze nordique est tout à fait exceptionnel 
dans les domaines de l’art rupestre et du bronze. Ceci a conduit certains auteurs à suggérer 
l’existence d’une cosmographie solaire complexe exprimée par une imagerie mêlant 
bateaux, soleils, figures humaines, chevaux et poissons. Flemming Kaul, par exemple, 
a découvert sur une série de rasoirs de bronze l’illustration d’une histoire cyclique. Sur 
plusieurs de ces illustrations, une barque solaire apparaît, se dirigeant de gauche à droite, 
soit de l’est vers l’ouest (lorsqu’on se place face au sud) dans son parcours diurne à travers 
le ciel. Selon l’orientation qu’on donne à l’objet, la barque peut aussi se diriger dans le sens 
opposé, de droite à gauche, ce qui représente son voyage de nuit dans l’Au-delà, d’où elle 
émerge à l’aube pour reprendre son cours cosmique.111

De même, sur un rasoir provenant du Jutland-du-Sud, on trouve représentées deux 
figures humaines à bord d’un bateau. Parfois considérés comme des dieux solaires, ces 
jumeaux pagayent manifestement vers la droite (Fig. 3.3).

Par contraste, un autre exemple du sud du Seeland comporte une image de bateau à 
proue et poupe en têtes de cheval voguant vers la gauche, et suivi par un poisson. Selon 
Kaul, il s’agirait d’un bateau nocturne voguant dans l’Autre Monde  : de tels bateaux 
voyageant vers la gauche, représentés sur des rasoirs au Danemark, ne seraient jamais 
associés à un symbolisme solaire.

Le célèbre « char solaire » découvert à Trundholm, au Danemark, est sans doute l’un 
des symboles solaires les plus connus de l’Âge du Bronze, qui témoigne aussi du rôle sacré 
du cheval à cette période (Fig. 3.3, 3). Comme l’a souligné Hans Drescher il y a plusieurs 
années, le disque en bronze plaqué d’or monté sur un véhicule à roues, est tiré vers la 
droite par un cheval, et symbolise le voyage céleste du soleil vers l’ouest dans l’hémisphère 
nord. Lorsque le disque est retourné, son revers, qui n’était, semble-t-il, jamais doré, 

110	 J.T. Koch, « Further to Tongu do dia toinges mo thuath, etc. », Études celtiques 29 (1992), p. 253.
111	 F. Kaul, « Bronze Age tripartite cosmologies », Praehistorische Zeitschrift 80 (2006), p. 235‑46.



61L’image fuyante


Fig. 3.3. 1. Rasoir en bronze du Jutland sud, orné d’une barque solaire voyageant de la 
gauche à la droite, et portant deux figures humaines, sans doute les deux personnalités 
du dieu-soleil. 2. Rasoir de bronze provenant de Møn, île danoise au sud de l’île de 
Seeland, décoré d’un bateau ornée en proue et poupe de têtes de chevaux, voguant 
vers la gauche, suivi d’un poisson. 3. Le « chariot du soleil » de Trundholm. La face 
dorée du disque de bronze, représentant le soleil, est ornée principalement de cercles 
concentriques et le chariot est tracté par un cheval de gauche à droite, soit d’est 
en ouest. La face de bronze (ci-dessous) présente des cercles concentriques et une 
décoration composée de spirales reliées apparaît au premier plan lorsque le véhicule est 
tiré dans l’autre sens (vers la gauche).



62 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

apparaît tiré par le cheval vers la gauche  : on y voit aujourd’hui représenté le voyage 
nocturne du soleil sous la terre ou la mer vers l’aube, à l’est.112

Il est intéressant de noter que l’image varie légèrement sur chaque face du disque. 
Le nombre de cercles concentriques est différent et les spirales, reliées en paires, ne 
sont présentes que sur la face nocturne en bronze. Des interprétations calendaires et 
numériques ont été avancées113, mais quelle que soit l’explication, le contraste marqué 
entre ces deux images laisse supposer que chacune des faces possède une signification 
qui lui est propre. La représentation apparente des différents aspects du soleil sur un 
même objet et les allusions à l’Autre Monde sur ces vestiges nordiques sont d’un intérêt 
exceptionnel, expliquant  certaines caractéristiques de la symbolique solaire présente 
ailleurs en Europe.

Les exemples de «  Vogel-Sonnen-Barke  » comme les nomment les archéologues 
allemands, désignant ces images de barques solaires aux proues et poupes en têtes 
d’oiseau, font légion en Europe centrale parmi les vestiges de la fin de l’Âge du Bronze et du 
début de l’Âge du Fer.114 Quelques illustrations typiques se présentent sur un petit nombre 
de seaux de bronze du type Hajdúböszörmény en Hongrie : le soleil y est représenté très 
visiblement par un disque ou un bossage porté par un bateau orné aux deux extrémités 
de têtes de cygnes ou de canards (Fig. 3.4, 1).

De même, un seau en tôle de bronze, dans une collection privée en Autriche, porte des 
images solaires représentées par des bossettes formées par repoussé, dans une large frise 
sur la partie supérieure du seau. La « situle de Vienne », ainsi dénommée par Stefan Wirth, 
est essentiellement ornée de deux zones de barques solaires, disposées l’une au-dessus de 
l’autre, voguant sur toute la circonférence. Ces décorations présentent une configuration 
symétrique continue évocative du voyage du soleil au-dessus et au-dessous de l’horizon 
(Fig. 3.4, 2). Comme l’explique Stefan Wirth, il s’agit d’un récit cosmologique figurant le 
voyage diurne et nocturne du soleil, où l’astre fait l’objet de diverses représentations, aux 
significations variées.115

Dans certains cas, le voyage du soleil dans l’Autre Monde est implicitement figuré par 
un renversement ou une inversion. Certains artefacts, comme la situle de Vienne ou le seau 
retrouvé à Nyírlugos, à l’est de la Hongrie, se composent d’une image centrale encadrée de 
petits bateaux à têtes d’oiseaux tournées vers l’intérieur de l’embarcation, et où le soleil 
est représenté par une petite bossette. Ces oiseaux opposés ou inversés signalent peut-être 
le caractère nocturne de barques de l’Autre Monde. L’image d’ensemble présente une 
version abrégée du mythe cosmique de l’éternel retour du soleil. Cette histoire confirmait 
que le jour succède toujours à la nuit et que les ténèbres sont vaincues par la lumière.

Les bateaux inversés ont semble-t-il une histoire semblable à nous raconter au sujet 
de l’Autre Monde. Si le motif des oiseaux opposés est commun, celui des barques solaires 
renversées est certes rare mais se retrouve, par exemple, sur un seau en bronze datant 
de la période Hallstatt et retrouvé à Kleinklein en Autriche. On y voit une frise stylisée en 

112	 H. Drescher, « Neue Untersuchungen am Sonnenwagen von Trundholm », Acta Archaeologica 33 (1962), 
p. 42 ; F. Kaul, Ships on bronzes (1998), p. 30.

113	 K. Randsborg, « Opening the oak-coffins », Acta Archaeologica 77 (2006), p. 68.
114	 S. Wirth, « Vogel-Sonnen-Barke », dans H. Beck et al. (dir.), Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 

32 (2006), p. 552‑63.
115	 S. Wirth, « Le Mystère de la barque solaire », dans L. Baray (dir.), Artisanats, sociétés et civilisations (2006), 

p. 331‑45.



63L’image fuyante


Fig. 3.4. 1. Détail de la décoration d’un seau de bronze de type Hajdúböszörmény 
provenant de Nyírlugos, à l’est de la Hongrie : on y distingue une barque solaire à proue 
et poupe en têtes d’oiseaux, et un disque solaire flanqué de plus petites barques ornées 
de têtes d’oiseaux inversées. 2. Frise de la situle de Vienne, sur laquelle on distingue 
deux rangées de barques solaires superposées. 3. Barque solaire représentée sur un 
torque de bronze provenant d’Attancourt, dans la Haute-Marne. 4. Symbolisme solaire 
sur un torque de bronze découvert dans la région de la Marne. 5. Deux des plaques de 
bronze montées sur le char de la sépulture de Vix, ornées de symboles solaires et de 
têtes de volatiles. Échelles diverses.



64 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

relief, représentant des bateaux inversés, quille à quille. De semblables représentations 
apparaissent sur un collier en bronze de Fangel Torp à Odense, au Danemark, et sur un 
bouclier en bronze découvert à Copenhague.116 On retrouve le motif «  quille à quille  » 
dans l’art rupestre scandinave, où il pourrait symboliser, selon la théorie de Kristian 
Kristiansen, les « royaumes inférieurs et supérieurs ».117

Selon toute probabilité, un voyage dans l’Autre Monde est représenté dans sept plaques 
de bronze ajouré fixées sur la caisse en bois du char de la tombe de Vix, en Bourgogne 
(Fig. 3.4, 5). Cette sépulture à char princière, qui recueillit le corps d’une femme de haut 
rang pour un ultime voyage, est ornée d’une roue solaire encadrée au-dessus et au-dessous 
par deux paires de têtes d’oiseaux. Nous nous pencherons davantage, au chapitre 6, sur 
cette femme exceptionnelle au statut particulier, et nous intéresserons de plus près à cet 
« Autre Monde » au prochain chapitre.

D’un point de vue britannique ou irlandais, la situle de Vienne est importante à 
plusieurs titres, notamment en ce qu’elle relève d’une variante Hosszúpályi de type Kurd : 
il s’agit d’un seau de bronze bien connu en Europe centrale, représenté en Irlande par un 
exemple du dépôt de Dowris, dans le comté d’Offaly (Fig. 4.4, 1), et au pays de Galles par un 
seau découvert à Nannau, près de Dolgellau, Merionethshire.118 La diffusion d’un tel seau 
Hosszúpályi, issu de l’Europe centrale, dans les régions lointaines de l’ouest, porte à croire 
que les dynamiques d’échanges ne se limitaient pas seulement aux objets matériels mais 
impliquaient également la circulation d’idées et de croyances qui leur étaient associées. 
Ainsi, une cosmologie solaire pourrait avoir été véhiculée par la transmission de ces 
artefacts métalliques de prestige.

La datation du crochet à viande de Dunaverney, orné de ses oiseaux miniatures, autour 
de 1 000 avant J.-C., est d’une importance évidente, puisqu’elle confirme que la symbolique 
de l’oiseau est au moins aussi ancienne que l’Âge du Bronze. Il semblerait qu’une famille 
de cygnes et une paire de corbeaux, soient représentées sur cet objet. Ce détail pourrait 
signifier que d’autres oppositions binaires, qu’il s’agisse d’oiseaux célestes ou terrestres, 
faisaient partie des croyances religieuses de l’époque. Étant donnée l’association,  dans 
la tradition irlandaise, de Morrigan, une déesse de la guerre, aux oiseaux noirs, on peut 
spéculer qu’il a bien existé une distinction symbolique entre les oiseaux noirs et les oiseaux 
blancs, comme les corbeaux et les cygnes, remontant à plusieurs milliers d’années.119

On retrouve parfois le motif de la barque solaire dans l’art de La Tène au nord de la 
France. Parmi une série de torques de bronze, on peut citer un exemplaire provenant 
d’Attancourt, comportant l’image de deux barques solaires, chacune figurant un disque 
solaire et des têtes d’oiseaux en proue et en poupe : sur chaque face, les oiseaux font face à 
un triple cercle, peut-être un triple soleil, de façon à représenter une image en miroir des 
oiseaux. Sur un exemple sans provenance précise découvert dans la région de la Marne, 
les oiseaux inversés encadrent un symbole solaire en forme de roue (Fig. 3.4, 3‑4).

116	 À propos de Kleinklein : G. Prüssing, Die Bronzegefässe in Österreich (1991), 50, n°104 ; à propos de Fangel 
Torp : F. Kaul, Ships on bronzes (1998), n°128 ; à propos du bouclier de Copenhague : Wirth, « Le Mystère 
de la barque solaire » (2006), p. 342, fig. 10.

117	 K. Kristiansen, « Rock art and religion », dans A.C. Fredell et al. (dir.), Representations and communications 
(2010), p. 102.

118	 S. Gerloff, Atlantic cauldrons and buckets (2010), p. 238.
119	 M. Tymoczko, « The semantic fields of early Irish terms for black birds », dans A.T.E. Matonis & D.F. Melia 

(dir.), Celtic language, Celtic culture (1990), p. 151‑71.



65L’image fuyante


Oppositions binaires et oiseaux d’un Autre Monde
Si l’on admet que les disques de Monasterevin et d’Armagh ont bien été retrouvés en paires, 
cette complémentarité pourrait également révéler des références à l’Autre Monde. Ce 
jumelage est important car placés côté à côte, chaque paire comporte une barque solaire 
aux têtes d’oiseau tournées vers l’extérieur, et une autre présentant des têtes d’oiseau 
tournées vers l’intérieur. Ce motif est répété dans la petite frise sous les deux barques. 
Comme dans les images inversées sur le seau de Nyírlugos (fin de l’Âge du Bronze), le 
disque qui présente l’image inversée pourrait illustrer l’idée du voyage nocturne du soleil 
et d’une barque de nuit dans l’Autre Monde, antithèse du monde connu.

D’autres jumelages peuvent recéler une signification similaire. C’est probablement le 
cas de la paire de plaques en tôle de bronze repoussé trouvée dans le dépôt de Tal-y-llyn, 
dans le Merionethshire au Pays de Galles (Fig. 3.5, 2).

Ces plaques portent une image déconcertante de deux têtes humaines réunies par 
une longue barre mais séparées par un axe central formé par deux feuilles allongées 
à l’horizontale. Une tête est encadrée par deux têtes d’oiseau inversées, l’autre par des 
vrilles représentant des têtes d’oiseau très schématisées. Quelle que soit la manière dont 
ces plaques étaient montées, soit côte à côte, soit, plus certainement, l’une au-dessus et 
l’autre, au-dessous du bossage du bouclier, l’une des têtes apparaissait toujours à l’envers.

Les têtes d’oiseau recourbées nous signalent une fois encore que c’est la barque solaire 
de l’Autre Monde qui est représentée, tandis que les vrilles recourbées représentent un 
motif solaire masqué, dans les deux cas, le disque étant remplacé par une tête humaine. Il 
semble que la barre d’union centrale et les feuilles de chaque côté soient des liens unissant 
deux mondes, tels l’arbre de vie. Plus fascinant encore, chaque plaque présente l’image 
(par division horizontale) d’une tête et de ses éléments associés comme au-dessus du sol, 
l’autre apparaissant ainsi comme un reflet déformé sous la terre.120 Suivant l’association 
évidente des oiseaux aquatiques tels que les canards et cygnes à l’eau, à la terre et au 
ciel, et sachant que l’Autre Monde, selon la tradition irlandaise, est situé sous la terre ou 
sous l’eau, on peut établir un lien très probable entre les oiseaux et ces deux mondes, 
l’un reflétant l’autre. Si l’on suit le raisonnement de T.F. O’Rahilly, selon qui la tête était 
peut-être un symbole solaire, l’association de la barque avec des têtes d’oiseaux ne 
surprend guère. L’auteur souligna également que le motif de la tête coupée tenait parfois 
une place proéminente dans le festin de l’Autre Monde.121

Les oiseaux sont associés à la fois à l’Autre Monde et à la royauté. Ainsi, les oiseaux 
liés par des chaînes d’argent qui mènent les guerriers d’Emain Macha vers le sud dans le 
récit Compert Conculainn (« La Conception de Cú Chulainn ») ne sont qu’un exemple parmi 
d’autres d’apparition d’oiseaux surnaturels dans les textes anciens. Comme l’a remarqué 
Anne Ross, les oiseaux sont souvent des intermédiaires entre deux mondes.122 Dans le récit 
Togail Bruidne Dá Derga (« La Destruction de l’Auberge de Dá Derga »), contant le destin 
maudit de Conaire Mór, roi de Tara, il existe un lien particulièrement insolite avec le motif 
de l’oiseau : sa conception résulte de la fécondation de sa mère divine par une figure de 
l’Autre Monde, qui se présente sous les traits d’un oiseau :

120	 J. Waddell, « The Tal-y-llyn plaques and the nocturnal voyage of the sun », dans W.J. Britnell & R.J. Silvester 
(dir.), Reflections on the past (2012), p. 337‑50.

121	 T.F. O’Rahilly, Early Irish history and mythology (1946), p. 283.
122	 A. Ross, « Chain symbolism in pagan Celtic religion », Speculum 34 (1959), p. 39‑59 ; Pagan Celtic Britain 

(1967), p. 234‑96.



66 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Fig. 3.5. Oppositions binaires. 1. Petite plaque de bronze montée sur un pichet de vin, 
décorée de têtes humaines opposées, retrouvée à Brno-Maloměřice. 2. L’une des deux 
plaques de bronze provenant de Tal-y-llyn et présentant des têtes humaines opposées ; 
l’image inférieure présente une tête humaine à l’envers et des têtes d’oiseaux opposées. 
3. Dessin figurant sur la pierre de Turoe, comportant deux panneaux triangulaires, l’un 
comportant une tête d’oiseau et un symbole solaire, l’autre comportant deux petits (et 
un grand) médaillons vides. La paire de triangles et flanquée de deux panneaux en 
forme de D remplis de motifs végétaux. Échelles diverses.



67L’image fuyante


… elle vit un oiseau venant à elle à la lucarne, qui laissa sa peau d’oiseau sur le 
plancher de la maison et vint à elle, pour la posséder, puis dit « … tu seras enceinte de 
moi, et portera un fils, et ce fils ne devra pas tuer d’oiseau ».123

Défiant cette augure, Conaire poursuivit un jour un troupeau d’oiseaux mouchetés, attiré 
par leur grande beauté et leur taille curieuse. Les oiseaux, se retournant alors vers lui, 
firent tomber leur peau d’oiseau, et apparurent comme des guerriers armés de lances 
et d’épées. L’un d’eux, décidant de le protéger, lui déclara  : «  Je suis Némglan, roi des 
oiseaux de ton père, et il t’a été interdit de tuer des oiseaux ». Il imposa alors une série 
d’interdictions et de tabous à Conaire, dont le son règne continua d’être prospère tant qu’il 
respecta son contrat avec l’Autre Monde. Mais ce roi maudit finit par violer ces tabous l’un 
après l’autre sur son chemin vers l’auberge de Dá Derga, où il succomba finalement à une 
triple mort, à l’issue d’une confrontation sanguinaire.

Dans le récit Airne Fíngein («  La Veillée de Fingein  ») datant du ixe ou xe  siècle, on 
raconte les auspices merveilleux marquant la naissance du roi Conn Cétchathach (« Conn 
aux cent batailles ») et la prospérité de son futur règne. Conn est l’ancêtre légendaire de 
diverses dynasties, notamment celle des Uí Néill, qui sont étroitement associés à Tara. Sa 
gloire à venir est annoncée par une créature surnaturelle du nom de Rothniamh (« roue 
radieuse  »), et qui a peut-être des associations solaires. Elle rapporte des événements 
merveilleux comme le jaillissement de la rivière de la Boyne du puits de Nechtan, 
l’apparition d’un des grands arbres sacrés d’Irlande, la création des cinq premières 
routes d’Irlande et la découverte de trois trésors merveilleux d’Irlande : le casque (ou la 
« couronne ») de Bríon, caché dans un puits de l’Autre Monde à Crúachain, le diadème de 
Laegaire mac Luchta, et enfin l’Éo Mugna, un grand chêne autrefois situé dans le comté 
de Kildare. Dans le texte, cet arbre merveilleux est décrit comme le « rejeton de l’arbre de 
paradis », ce qui suppose qu’il est issu de l’Arbre de Vie du jardin d’Éden.124

Des oiseaux magiques préfigurent également la grandeur future du royaume de Conn :

Trí noí én find i ronnaib dergóir dodechatar, coro sephainset céol n-ingnad for múraib 
Temrach, conná bía brón ná sním ná cuma ná éolchaire ná esbaid airpheitid ná frítha 
fri a ré i Temraig …

Il est venu trois fois ce soir neuf oiseaux blancs avec des chaînes d’or rouge, et ils ont 
fait retentir une musique merveilleuse sur les murs de Tara, si bien qu’il n’y aura 
ni tristesse ni chagrin, ni angoisse, ni crainte, ni absence de divertissement à Tara 
pendant tout le temps [de Conn aux cent batailles] … .125

Il est possible que ce lien qui unit les oiseaux à l’Autre Monde soit représenté sur deux 
panneaux triangulaires de la célèbre pierre de Turoe, dans le comté de Galway. Cette stèle 

123	 Traduction dans Koch & Carey (dir.), The Celtic heroic age, p. 157  ; résumé dans M. Ní Bhrolcháin, An 
introduction to early Irish literature (2009), p. 99.

124	 D.M. Wiley, « The politics of myth in Airne Fíngein », dans J.F. Eska (dir.), Narrative in Celtic tradition (2011), 
p. 284. À propos d’Éo Mugna et d’autres arbres sacrés : A.T. Lucas, « The sacred trees of Ireland », Journal 
of the Cork Historical and Archaeological Society 68 (1963), p. 16‑54.

125	 Texte : J. Vendryes, Airne Fíngein (1953), p. 17 ; T.P. Cross & A.C.L. Brown, « Fingen’s night-watch. Airne 
Fingein », Romanic Review 9 (1918), p. 29‑47 (traduction modifiée).



68 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

dressée est richement décorée de dessins du style de La Tène, exécutés à la perfection 
(Fig. 3.5, 3). C’est un bloc erratique de granit à grain fin, de forme cylindrique, et au 
sommet arrondi. La partie supérieure de la stèle est ornée d’un schéma curviligne sculpté 
avec une grande finesse, délimité en-dessous par un motif incisé de pas grec, d’exécution 
irrégulière. L’ornementation à faible relief présente une construction quadripartite 
constitué d’un prototype pyramidal à deux faces principales en forme de D, et de deux 
panneaux latéraux triangulaires plus étroits. Certains motifs y sont parfaitement 
reconnaissables, notamment des cercles, un triskèle symétrique, une tête d’oiseau, des 
courbes en trompettes et des feuilles en virgules. Ces deux derniers motifs sont présents 
dans les coins inférieurs de chaque panneau. Les vides en triangles incurvés sont une 
partie de l’arrière-plan ou du motif négatif  ; deux de ces vides présentent une grande 
virgule. Des motifs en lignes courbes plus complexes comprennent notamment des formes 
de peltas, avec un ou deux pointes en spirale, et des triskèles asymétriques ou des formes 
en tourbillon dont les branches parfois se développent en forme de peltas, de virgules 
ou de trompettes. Le sculpteur maîtrisait sans conteste l’art insulaire du bronze typique 
des styles de La Tène, comme on le retrouve sur les miroirs gravés de motifs laténiens 
retrouvés au sud de la Grande-Bretagne datant des premiers siècles précédant et suivant 
le début de notre ère, et sur l’umbo d’un bouclier trouvé dans un dépôt votif à Llyn Cerrig 
Bach sur l’île d’Anglesey (Pays de Galles).

Contrastant avec les ornements des deux panneaux en D, qui sont clairement séparés, 
les panneaux triangulaires étroits sont délibérément reliés par une vrille qui serpente 
depuis le sommet de la stèle. Sur un panneau figure une tête d’oiseau très nette au dessus 
d’un triskèle parfaitement dessiné, gravé dans un cercle à la base de la pierre. Tout comme 
le swastika, le triskèle est considéré comme un symbole solaire, et son association avec 
l’oiseau est très significative dans ce contexte précis. Les cercles vides sur l’autre panneau 
sont fort différents, et une fois encore, l’opposition binaire qu’on y trouve pourrait 
véhiculer un message complexe. La vrille à tête d’oiseau pourrait en effet représenter le 
lien entre deux mondes.

L’étude de ces types d’oppositions binaires est l’une des voies possibles pour 
déchiffrer un phénomène artistique échappant à notre compréhension, et ainsi 
trop souvent envisagé sous l’angle du style ou de la technique, plutôt qu’en tant 
qu’iconographie complexe et de langage symbolique. Ian Armit a conclu, à raison, que 
ces compositions têtes humaines opposées étaient loin d’être dénuées de signification. 
Les contrastes explicites que présentent souvent ces motifs reflètent les différents états 
de l’être, dans ce monde et celui des morts.126

On retrouve également ce motif sur l’un des fragments de la gaine de bronze d’un 
récipient à vin, qui était sans doute en bois ou en cuir, retrouvé dans un cimetière à 
Brno-Maloměřice, en Moravie (République tchèque). Selon Venceslas Kruta, la tête la 
plus haute porte une sorte de couvre-chef triangulaire surmonté d’une palmette, et la 
tête inférieure, inversée, porte des cornes. Les extrémités des cornes ont l’apparence 
de têtes d’oiseaux inversées (Fig. 3.5, 1). Kruta voyait à juste titre dans cette opposition 
binaire la représentation des divinités de la lumière et des ténèbres, du monde diurne 

126	 I. Armit, « Janus in furs? Opposed human heads in the art of the European Iron Age », dans G. Cooney et al., 
Relics of old decency (2009), p. 279‑286 ; Headhunting and the body in Iron Age Europe (2012), p. 111.



69L’image fuyante


et de l’Autre Monde.127 Des têtes jumelles monstrueuses ornaient le bec tubulaire du 
récipient, et sur chaque côté de la panse globulaire était fixée une plaque ajourée 
portant une étrange illustration composée de jambes, d’yeux et de becs. Ces créatures 
évoquaient à Paul-Marie Duval les créatures cauchemardesques de Jérôme Bosch, mais 
l’audacieux Kruta suggéra que les yeux apparaissant dans l’enchevêtrement de créatures 
sur chaque plaque correspondaient peut-être aux étoiles dominantes des formations 
stellaires visibles à la latitude de Brno, au iiie siècle avant J.-C. Selon lui, l’une des plaques 
représentait en effet Véga, l’étoile prédominante de la constellation de la Lyre, Deneb, 
l’étoile la plus brillante de la constellation du Cygne, et Altaïr, dans la constellation de 
l’Aigle, un astérisme triangulaire dénommé « Triangle d’été », tel qu’il était observable 
en juin 280 avant J.-C. L’autre plaque représentait la grande étoile Aldébaran, au centre 
de la constellation du Taureau et proche de la constellation d’Orion, très apparente dans 
le ciel d’hiver, au mois de novembre.

La découverte du disque de Nebra, vestige de l’âge du Bronze, non loin de Halle, en 
Allemagne, à plusieurs centaines de kilomètres au nord-ouest de Brno, nous rappelle 
que les mystères du soleil, de la lune et des étoiles préoccupaient déjà les esprits dans 
ces régions d’Europe centrale plus de mille ans auparavant. Cet artefact exceptionnel de 
bronze, incrusté de petites plaques d’or comportant des symboles lunaires, une barque 
solaire et des constellations (notamment les Pléiades), reflète l’intérêt prononcé de cette 
époque pour l’astronomie.128 Les profuses images solaires qui nous sont parvenues, 
vastement distribuées dans l’espace et le temps, sont le témoignage éloquent de cette 
curiosité, et sans doute, bien que cela soit plus difficile à démontrer, d’un intérêt savant 
et profond pour les mystères du ciel de la nuit. Ainsi les symboles astraux gravés sur une 
série d’épées laténiennes retrouvées sur le continent sont une preuve incontestable de la 
connaissance de corps célestes autre que le soleil.129

À Lismullin, près de Tara, a été découvert un alignement de poteaux en bois formant 
une allée qui mène à une enceinte circulaire de bois datant de l’Âge de Fer. Pour certains, 
cette allée aurait été alignée parallèlement aux Pléiades.130 Il est certes aisé d’ignorer 
le puissant sentiment d’émerveillement et de perplexité qu’ont pu provoquer autrefois 
les objets célestes. Cependant si l’on y prête attention, la littérature irlandaise ancienne 
contient quelques évocations. Cormac mac Airt, roi renommé pour sa sagesse et qui fut 
malgré tout mis en échec par Mug Ruith, est souvent décrit comme un homme «  qui 
aimait écouter les bruits des forêts et observer les étoiles ». En ancien irlandais, il existe 
un terme, « mathmarc », qui signifie « astrologue » ou « devin ». Toutefois, la langue ne 
comportait vraisemblablement aucun terme autochtone servant à désigner les planètes 
ou les constellations - ceci, bien que l’astronomie classique soit devenue un sujet d’étude 
dans les écoles monastiques.131

127	 V. Kruta, La cruche celte de Brno (2007), p. 65. Comparez ses planches sur p. 66‑7 à l’illustration dans J. 
Meduna et al., « Ein latènzeitlicher Fund mit Bronzebeschlägen von Brno-Maloměřice (Kr. Brno-Stadt) », 
Bericht der Römisch-Germanischen Kommission 73 (1992), p. 193, Abb. 6.

128	 H. Meller, Der geschmiedete Himmel (2004).
129	 A.P. Fitzpatrick, « Night and day : the symbolism of astral signs », Proceedings of the Prehistoric Society 62 

(1996), p. 373‑98 ; A. Rapin, « Une épée celtique damasquinée d’or », Antiquités Nationales 34 (2002), p. 155‑71.
130	 A. O’Connell, Harvesting the stars (2013), p. 72.
131	 F. Kelly, « The beliefs and mythology of the early Irish with special reference to the cosmos », dans C. 

Ruggles (dir.), Astronomy, cosmology and landscape (2001), p. 167‑72.



70 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Nous pouvons avoir la certitude que le mystère du voyage nocturne du soleil fut 
autrefois une véritable préoccupation. Cette question était sans aucun doute un défi 
pour les penseurs médiévaux. Le thème est présent dans une histoire apocryphe en vieil-
irlandais du ixe siècle, intitulée In Tenga Bithnua (La Langue toujours nouvelle). Dans ce 
récit, l’esprit de l’apôtre Philippe (dont la langue fut coupée à neuf reprises, pour chaque 
fois repousser miraculeusement) s’entretient avec des sages hébreux de Jérusalem pour 
leur expliquer la création du monde. On y raconte que Dieu, au quatrième jour, créa « le 
cours enflammé du soleil … pour illuminer douze plaines étendues sous les rebords de la 
terre, pendant la nuit. » Voici quelques extraits du message de Saint Philippe :

Voilà où le soleil va au soir
D’abord, il brille sur le ruisseau au-delà de la mer, transmettant des nouvelles 

concernant les eaux de l’est.
Puis, dans la nuit, il brille sur la haute mer de flammes, et sur les courants de feu 

sulfureux qui environnent les tribus rouges.
Puis, il brille sur les jeunes dans les champs agréables, qui crient vers le ciel par 

crainte de la bête qui tue des milliers de milliers au-dessous les vagues du sud …
Ensuite, il brille sur l’enceinte terrible qui entoure les nombreux habitants de 

l’enfer au nord.
Il brille dans les vallées noires aux eaux courantes mélancoliques traversant leurs 

flancs.
Ensuite, il brille sur l’enceinte de la bête qui vomit les mers nombreuses autour 

des flancs de la terre de tous côtés, et qui avale les mers de nouveau jusqu’à ce qu’elle 
dessèche les plages de tous côtés …

Ensuite, il brille sur la vallée sombre, pleine de larmes, avec les dragons qui sont 
cachés dans la brume.

Le soleil brille ensuite sur les nuées d’oiseaux qui chantent à l’unisson dans la 
vallée des fleurs …

Ensuite, il brille sur le Paradis d’Adam, à l’est, jusqu’à ce qu’il lève sa tête au matin …132

Comme l’a souligné J. Carey, la description de certaines de ces régions (par exemple, ce lieu 
où l’on trouve « les nuées d’oiseaux qui chantent à l’unisson ») rappelle celle des merveilles 
de l’Autre Monde dans la tradition littéraire irlandaise, tandis que d’autres motifs pour-
raient provenir de la littérature gnostique de l’Égypte antique. Quelle que soit l’origine 
de l’idée développée ici du voyage nocturne du soleil à travers le monde souterrain, il 
s’agissait bien d’une croyance répandue en Égypte au ive  siècle, et plus tard à l’époque 
médiévale, comme l’a démontré Carey.

Cette question est explicitement posée dans le récit Immram Úa Corra (« La Navigation 
des Huí Corra  ») daté du xiie  siècle, qui retrace le voyage en mer de trois frères. Alors 
que les frères contemplent le coucher du soleil sur la côte atlantique, dans l’ouest de 
l’Irlande, l’un d’eux demande : « Cia leth i teit an grian o thét fon fairrciu? » (« Où va le 
soleil lorsqu’il se couche au fond de la mer ? »).133 Il est évident que cette question relevait 
d’un apprentissage commun bien avant le temps de ce conte, à en juger par l’imagerie 

132	 J. Carey, « The sun’s night journey », Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 57 (1994), p. 14‑34.
133	 Wh. Stokes, « The voyage of the Huí Corra », Revue celtique 14 (1893), p. 36 (traduction modifiée).



71L’image fuyante


solaire qui nous est parvenue, par le biais des vestiges préhistoriques. La couronne Petrie, 
les disques de Monasterevin et d’Armagh, le bouclier de Battersea, la pierre de Turoe, ou 
encore les plaques de Tal-y-llyn, sont autant d’indications d’une importante préoccupation 
tant pour les phénomènes célestes que pour l’existence des oiseaux fugitifs. Ils témoignent 
d’un symbolisme complexe, riche de variations à travers les processus visuels de jumelage, 
de renversement et d’inversion, ou dissimulation, ou l’évocation de l’Autre Monde.

La métaphore solaire appliquée à la royauté est d’une importance significative dans 
un contexte archéologique : on gardera ainsi à l’esprit les associations solaires tissées avec 
des figures telles que Conchobar d’Emain Macha, ou les rois de Tara, qui partageaient 
des caractéristiques semblables. Certains objets métalliques d’origine aristocratique ornés 
d’images solaires comme la fameuse couronne Petrie ou le bouclier de Battersea doivent 
être considérés comme relevant de l’attirail d’un roi. Les symboles renvoyant à l’Autre 
Monde sont également attendus, puisque que les rois sacrés étaient considérés comme 
des médiateurs entre ce monde et l’au-delà. Aux niveaux inférieurs de la société, ce code 
symbolique a pu se manifester par des voies simplifiées, moins mystiques, à travers des 
fétiches ou des signes apotropaïques.

L’intérêt exceptionnel de ces images solaires de l’Âge de Fer tardif réside avant tout 
dans le fait qu’elles démontrent la puissance de longévité de certaines formes symboliques. 
La fréquence et l’exceptionnelle rémanence des images du voyage solaire datant de l’Âge 
du Bronze en Scandinavie, à partir de la période de Trundholm, avant 1 500 av. J.-C., sont 
communément admises.134

Mais le concept a eu une durée de vie beaucoup plus longue. Les têtes de cheval 
originales furent ainsi remplacées par les têtes d’oiseaux au xiie ou xiiie  siècle avant 
J.-C., lesquelles furent reproduites et pérennisées à l’Âge de Fer. Certes, ces preuves 
iconographiques ont été dispersées dans le temps et dans l’espace. Ce symbolisme 
solaire complexe ne trouve pas son expression visible dans les données archéologiques 
répertoriées dans l’ensemble de régions de l’Europe préhistorique. Néanmoins, la 
couronne Petrie et le bouclier de Battersea sont deux témoins de l’incroyable persistance 
de ce modèle cosmologique jusqu’aux premiers siècles de notre ère. Ils constituent un 
excellent exemple de la conservation et de la transmission de croyances profondes sur 
près de deux millénaires dans nos sociétés préalphabétiques. Quelle qu’ait été sa source 
d’inspiration, l’auteur du récit In Tenga Bithnua a ainsi réitéré, dans un contexte chrétien 
alphabétisé, une théorie solaire qui remontait au moins à l’Âge du Bronze. Cette même 
conception était peut-être soutenue par les fidèles de Newgrange lors des festivités liées à 
la mystérieuse réapparition du soleil.

134	 K. Kristiansen & T.B. Larsson, The rise of Bronze Age society (2005), p. 294.





73À la recherche de l’Autre Monde


4

À la recherche de l’Autre Monde

Comme nous l’avons déjà souligné, l’Autre Monde était omniprésent dans la littérature 
ancienne d’Irlande, sous diverses manifestations. Souvent présenté comme un monde 
de paix et de prospérité, il recèle aussi une face sombre  : des êtres malveillants en 
émergent parfois, pour s’immiscer dans la vie des hommes.135 Certes, comme le souligne 
T.F. O’Rahilly, cet Autre Monde «  résiste à toute forme d’exploration archéologique » et 
l’historien a vivement critiqué certains archéologues zélés « de nature optimiste » tentés 
de s’aventurer dans des domaines inconnus.136 L’Autre Monde est par définition un lieu 
surnaturel sans existence physique, or pour certains, il a constitué une réalité. Comme 
nous l’avons vu à travers l’examen du symbolisme solaire présent sur certains objets 
en bronze de l’Europe préhistorique, l’archéologie permet d’identifier des processus et 
pratiques révolus conservant les traces matérielles d’une croyance en cet Autre Monde, 
qui était à n’en point douter un concept variable.

Sur le plan archéologique penchons-nous sur Úaimh na gCat ou Oweynagat (la 
Grotte des chats), une grotte découverte sur le site royal de Rathcroghan, dans le comté 
de Roscommon, qui nous mène à l’orée de ce monde souterrain conceptuel. Ce site, 
aussi dénommé Crúachain dans la littérature irlandaise (qui pourrait signifier «  lieu de 
tumulus »), est souvent décrit comme un cimetière sacré et une habitation royale.137

Dans la Táin Bó Fraích (La Razzia des vaches de Fraoch) on trouve une description 
extravagante de la résidence grandiose d’Aillill et Medb au rath ou fort de Crúachain :

La demeure était ainsi agencée : elle comportait sept sections, avec sept lits dorés, du 
foyer au mur, placés dans toute la maison ; un fronton de bronze à chaque lit ; des 
cloisons sculptées dans de l’if rouge aux ornements variés ; trois barres de bronze au 
pied de chaque lit ; sept barres de cuivre partant du sol, au centre jusqu’au toit. La 
maison était en pin, couverte à l’extérieur de bardeaux d’ardoise. Elle comportait seize 
fenêtres, chacune comportant un volet de cuivre. Un treillage de cuivre était monté 
sur la lucarne du toit. Quatre piliers de cuivre surmontaient le lit d’Ailill et Medb, 

135	 J. Carey, « The location of the Otherworld in Irish tradition », Éigse 19 (1982), p. 39 ; T. Ó Cathasaigh, « The 
semantics of ‘Síd’ », Éigse 17 (1979), p. 144.

136	 T.F. O’Rahilly, Early Irish history and mythology, p. 281, 430.
137	 J. Waddell et al., Rathcroghan, Co. Roscommon (2009), p. 29.



74 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

tout orné de bronze et placé au centre de la maison, agrémenté de deux bordures de 
vermeil. Une latte d’argent, partant du fronton, rejoignait les traverses de la maison 
et la ceinturait d’une porte à l’autre … .138

Une description tout aussi fantaisiste de cette résidence royale nous est faite dans Fled 
Bricrenn (Le Festin de Bricriu). À l’instar de la présentation de la demeure Conchobar à 
Emain Macha (cf. chapitre 5), il semblerait qu’il s’agisse ici encore d’une réinvention, par 
l’esprit médiéval, d’un lieu cérémonial de la royauté païenne sous la forme idéalisée d’un 
palais royal somptueux.

De nos jours, Rathcroghan est un complexe archéologique situé sur un terrain élevé 
au nord de la ville de Roscommon. On y trouve plus de soixante monuments dispersés sur 
près de neuf kilomètres carrés. Il comporte des enclos, des tumulus, des monolithes, et 
d’autres constructions de terre disséminées à l’est d’un large plateau calcaire descendant 
en pente douce vers l’est et le sud. Le grand tertre de Rathcroghan Mound constitue 
le monument principal de ce complexe  : c’est un tumulus large, au sommet plat, d’un 
diamètre moyen de 89 mètres à la base, et d’une hauteur de 5,5 mètres environ. On trouve 
au nord-ouest un petit tumulus et à proximité, un bas bloc de calcaire naturel surnommé 
«  Milleen Meva  ». Un monolithe écroulé nommé «  Miosgan Meva  » est situé à environ 
100 mètres au nord-est. Plusieurs autres tumulus, très érodés en hauteur par des siècles 
d’activité agricole, sont visibles à l’est et au sud.

Le levé géophysique a révélé une enceinte circulaire de grande envergure, d’un 
diamètre d’environ 360 mètres, formée par un fossé large et profond creusé autour de 
Rathcroghan Mound (Fig. 4.1).

On trouve, dans les monuments situés dans l’enceinte, visibles grâce à l’imagerie 
géophysique, deux tumulus annulaires à l’est, un double alignement de tranchées 
donnant accès à une enceinte au nord, et une autre double alignement formant un 
chemin de procession vers le tertre central. Ces alignements ont sans doute jadis contenu 
des palissades de bois, et sont très semblables aux plus petites allées menant aux enclos 
circulaires identifiées à Navan, datant des derniers siècles avant J.-C.

Malgré l’apparence simple et sans particularités de Rathcroghan Mound, l’enquête 
géophysique a révélé la présence d’une quantité d’informations archéologiques complexes 
et profuses en son sommet et en son sein. Sa construction est le fruit d’une série calculée et 
élaborée de phases successives de développement. Les vestiges de deux robustes murs de 
pierre, formant deux cercles concentriques, respectivement de 35 mètres et de 22 mètres 
en diamètre, ont été retrouvés profondément enfouis sous le tumulus, 1 à 2 mètres du 
sommet. Ce type d’ensevelissement rappelle celui de la structure de 40 mètres détectée 
sous un cairn de pierres à Navan vers 95 avant J.-C (cf. chapitre 5). Un double cercle de 
fosses de 32 m de diamètre environ, visible en partie dans la gradiométrie magnétique, 
pourrait représenter les vestiges d’une grande structure de bois qui s’élevait jadis au 
sommet du tumulus, dominant le paysage environnant. Il existe aussi des traces de lignes 
radiales au sommet, ainsi que d’autres indices permettant de voir que des structures en 
bois y furent construites puis remplacées au fil du temps. 

138	 M.E. Byrne & M. Dillon, « Táin Bó Fraich », Études celtiques 2 (1937), p. 3 ; W. Meid, Die Romanze von Froech 
und Findabair (1970), p. 56.



75À la recherche de l’Autre Monde


Fig. 4.1. Rathcroghan Mound : un levé géophysique a révélé un nombre remarquable 
d’éléments souterrains dans son voisinage immédiat. La gradiométrie magnétique a 
révélé des signatures magnétiques bien définies reflétant la présence de fosses, de 
fossés ou de tranchées à palissades. Le grand monticule est clairement défini au centre 
de l’image et recèle diverses structures enfouies en son sein. À l’est, il est approché par 
une avenue trapézoïdale où deux tumuli sont visibles. Immédiatement au nord, une 
deuxième enceinte a sa propre avenue orientale. Tous ces éléments sont entourés d’un 
très grand enclos à fossés de 360m de diamètre.



76 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Pour la plupart, les tumulus du complexe sont bas et imperceptibles. L’un d’eux, 
nommé « Rathbeg », est plus proéminent de par son positionnement sur l’une des crêtes 
glaciaires, orientés nord-sud, bien visibles dans ce paysage. Doté de deux talus circulaires, 
chacun avec un fossé interne, et d’un tertre central bas, Rathbeg est tumulus annulaire 
élaboré. Un monument nommé « Dath-í’s Mound » (tumulus de Dath-í, lequel aurait été 
le dernier roi païen d’Irlande) est un autre tumulus annulaire aux caractéristiques talus 
et fossé interne, mais qui comporte quant à lui un grand monolithe en son centre. La 
présence environnante de forts circulaires ou ringforts confirme que le site de Rathcroghan 
conserva son importance à l’époque médiévale.

Objets de curiosité, les Mucklaghs sont de longues levées de terre retrouvées au 
sud-ouest de Rathcroghan Mound. Elles tiennent leur nom d’une légende selon laquelle 
les trous fougés par un sanglier surnaturel auraient formé ces mystérieux monticules. 
Ces immenses levées en double ligne, formées de talus parallèles courbes, descendent une 
pente vers une vaste vallée délimitant au sud le complexe de Rathcroghan. La levée la plus 
au nord, gigantesque, est constituée d’un paire de talus très proches d’environ 100 mètres 
de long, tandis que celle située au sud est composée de trois talus parallèles d’un longueur 
maximale de 285 mètres. Ces Mucklaghs avaient certainement une fonction rituelle dans 
le site royal.

La porte de l’Autre Monde
Rathcroghan se distingue d’autres sites royaux par la présence d’un élément unique : une 
porte vers l’Autre Monde. Dans le récit Cath Maige Mucrama (La bataille de Mag Mucrama), 
datant du début du ixe siècle, l’auteur médiéval présente cette porte comme « la porte de 
l’enfer de l’Irlande  » (dorus iffiirn na Hérend). Ceci est un renvoi partiel à l’histoire de 
Lugaid mac Con, prédécesseur de Cormac mac Airt sur le trône de Tara. On y explique 
pourquoi le site de la bataille dont il est question se nomme Magh Mucrama, c’est-à-dire 
« la plaine du dénombrement des porcs ». On y raconte également des légendes concernant 
la grotte célèbre qui se trouve à Rathcroghan. Selon l’une d’elles, une innombrable harde 
de sangliers surnaturels sortit un jour de la grotte de Crúachain, causant des ravages sur 
les terres environnantes :

Mag Mucrama (ce nom tient son origine de l’histoire suivante) : Un harde de porcs 
surnaturels sortit de la grotte de Crúachain, qui est la bouche de l’enfer d’Irlande. 
C’est de là aussi que sortit une foule de créatures à trois têtes qui dévasta la terre 
d’Irlande, jusqu’à ce qu’Amairgene, le père de Conall Cernach, les tue (seul ?) dans un 
combat singulier, devant tous les hommes d’Ulster. C’est de là aussi que sortit une nuée 
d’oiseaux couleur safran : ceux-ci causèrent la destruction de tout ce qu’il touchaient 
de leur souffle, jusqu’à ce que les hommes d’Ulster les tue avec leurs frondes.

Ensuite, ces porcs en sortirent. Partout où ils passaient, rien de poussa, ni maïs, ni 
blé, ni feuilles, pendant sept ans. Lorsqu’on tentait de les compter, ils disparaissaient 
pour réapparaître vers un autre territoire. Quand on parvenait à les dénombrer, les 
chiffres ne concordaient pas. « Il y en a trois », disait l’un. « Il y en a plus, il y en a 
sept », disait l’autre. « Il y en a neuf », disait un autre. « Onze porcs », « treize porcs ». 
Ainsi, il était impossible les dénombrer. Il était également impossible de les tuer, 
puisqu’ils disparaissaient dès qu’on levait une arme sur eux.



77À la recherche de l’Autre Monde


Un jour, Medb de Crúachain et Ailill se rendirent à Mag Mucrama pour les 
dénombrer une bonne fois pour toutes. Medb était dans son char tandis qu’on 
comptait les porcs. Soudain, l’un d’eux bondit par-dessus son char. Tout le monde dit, 
« C’est un porc à ajouter, Medb ». À quoi Medb répondit : « Celui-ci ne le sera pas ». 
Elle saisit alors la patte de la bête et lui fendit la peau du front : le porc disparût, et il 
laissa sa peau dans la main de Medb. Instantanément, touts les bêtes disparurent, on 
ignore où. C’est de là que Mag Mucrama tire son nom.139

La Morrígan, la déesse de la guerre, est une autre créature redoutable associée à cette 
grotte célèbre. Selon le Dindshenchas métrique :

Vint alors à Crúachain la sanglante, après cette action guerrière et horrible, la 
puissante Morrígan qui prenait plaisir à détruire des troupes.

Odras vint pour la dépouiller par les armes, pour un résultat qui n’était pas légal. 
C’est son fort serviteur à la vie courte, qui tomba à Cuil Cada.

Cada est le nom du serviteur qui livra plus d’un combat. Odras le mit, à une heure 
pénible, sur la trace de son troupeau de génisses.

Après cela, à la suite de son serviteur, la femme brillante et pure vint également 
au sid de Crúachain et elle trouva là-bas une horrible gloire.

Elle laissa le sommeil venir sur elle, la belle aux sourcils noirs, sans prudence,
au froid Daire Falgud et elle y trouva la mort violente.
Elle la frappa à mort, malheureux combat sur la colline, l’horrible Morrígan, 

sortie de la caverne de Crúachain.
Le possesseur des troupeaux chanta sur elle, avec une fierté sans faiblesse, toutes 

les incantations rapides, - elle était rusée - , devant la grande Sliab Bodbgna.140

Le récit complexe et surréaliste Echtra Nerai (Les Aventures de Nera), décrit comment, 
lorsque le couple royal Ailill et Medb et leur cour célébraient la fête de Samhain (la veille 
du 31 Octobre) à Crúachain, Nera, guerrier bien armé, sortit pour décrocher un homme 
pendu la veille, qui se plaignait d’avoir soif. Nera lui donna à boire avant de le ramener à 
sa torture. Il revint au fort de Crúachain pour constater que les peuples du síd de l’Autre 
Monde avaient incendié la demeure et laissé un tas de têtes coupées. Nera les suivit jusqu’à 
la grotte de Crúachain, où il trouva un logis et une épouse.

Sa femme lui expliqua un jour que la destruction qu’il crut voir au Crúachain n’était 
qu’une vision prémonitoire : Crúachain allait être détruit au prochain Samhain, à moins 
que l’alerte ne fut donnée à temps aux habitants. Elle lui expliqua aussi que la couronne de 
Bríon (barr Briúin) était cachée dans un puits près de la forteresse de Crúachain. Lorsqu’il 
lui demanda comment il pouvait convaincre la cour à Crúachain qu’il avait vraiment 
été dans le síd, elle lui commanda d’apporter les fruits estivaux au monde de l’extérieur, 
plongé dans l’hiver. Il s’agit d’une allusion très significative à la nature inversée de l’Autre 
Monde:

139	 M. O Daly, Cath Maige Mucrama (1975), p. 48.
140	 E. Gwynn, The Metrical Dindshenchas Part IV (1924), p. 198.



78 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

« Beir toirthe samruid latt », ol in uhen. Dobert iarum crem leis ocus sobairche ocus 
buiderath … 
« Apportez avec vous les fruits de l’été », dit la femme. Alors il emporta avec lui de l’ail 
sauvage, et de la primevère et du bouton d’or …

Il quitta alors l’Autre Monde et courut avertir Ailill et Medb du danger imminent. Le 
couple royal détruisit le síd et s’empara de la couronne de Bríon, cependant « Nera et ses 
gens furent laissés dans le síd, pour ne plus en ressortir, et ce jusqu’à la fin du monde ».141 
Ce type de récits témoigne du chaos associé à l’Autre Monde et à la veille de la fête de 
Samhain, lorsque les êtres surnaturels viennent envahir et terroriser le monde profane. 
Un folklore toujours associé à Halloween, jour où se manifestent les mauvais esprits.

De nos jours, Oweynagat, à Rathcroghan, est un monument peu impressionnant et 
en piteux état (Fig. 4.2).142 Cette petite grotte naturelle, à laquelle vient se rattacher un 
petit souterrain, passe généralement inaperçu, par contraste avec les grands monuments 
environnants. Or elle est pourtant attachée à un patrimoine littéraire et à des légendes 
remarquables. Vu son état de délabrement actuel, elle inspire malheureusement peu de 
fascination. Samuel Ferguson, qui visita le site en 1864, il nous a fourni un témoignage 
inestimable sur les caractéristiques superficielles d’un monument qui a depuis été 
endommagé davantage. Son ébauche de plan montre clairement l’entrée du monument, 
et des tas dispersés de pierres à l’intérieur d’un enclos bas circulaire.143 Un petit chemin, 
aménagé au début du xxe siècle, traverse le monument : ces travaux sont d’ailleurs la cause 
de l’effondrement de la partie nord de l’enclos, qui était encore bien visible au xixe siècle. 
Le champ situé au sud du chemin, où se trouve l’entrée aujourd’hui, a été sévèrement 
dégradé par le bétail au cours des récentes années.

Heureusement, les éléments souterrains, la grotte naturelle et le souterrain, semblent 
avoir été préservés depuis la visite de Ferguson. L’enclos, qui n’est désormais plus visible, 
présentait vraisemblablement un diamètre intérieur de 17 mètres et un diamètre global 
de 21 mètres. Ses contours étaient définis par un talus d’environ 2 mètres de largeur, sans 
fossé externe ou interne. L’entrée de la grotte était alors, et c’est toujours le cas, accessible 
par une brèche dans le toit de blocs d’un souterrain en partie effondré (Fig. 4.3).

La même ouverture basse sous l’une des larges dalles ou linteaux calcaires du toit 
donne accès à une partie de souterrain d’une longueur de trois mètres. Il est évident 
cependant qu’il ne s’agit pas de l’entrée d’origine, mais plutôt d’un endroit où une partie 
du toit s’est effondrée ou a été retirée, et près duquel gisent quelques dalles ou linteaux. 
Le deuxième linteau de ce court couloir porte l’inscription oghamique « VRAICCI MAQI 
MEDVVI », qui signifie « [la pierre de] Fraoch, le fils de Medb ».144 Cette partie courte du 
souterrain rejoint en angle droit un deuxième couloir qui, mène à une caverne naturelle 
étroite dans le soubassement calcaire au nord-ouest. On ignore la longueur du couloir 
du sud-est (à droite à partir de l’entrée) qui est bloqué par des débris. Le dernier linteau 

141	 Texte et traduction : K. Meyer, « The adventures of Nera », Revue celtique 10 (1889), p. 212‑228 ; traductions : 
Cross & Slover, Ancient Irish tales, p. 248 ; consulter Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 117, pour une 
traduction moderne.

142	 J. Waddell et al., Rathcroghan, Co. Roscommon (2009), p. 79.
143	 S. Ferguson, « Account of ogham inscriptions in the cave at Rathcroghan », Proceedings of the Royal Irish 

Academy 9 (1864), p. 162.
144	 R.A.S. Macalister, Corpus Inscriptionum, vol. 1 (1945), p. 16‑7, no 12.



79À la recherche de l’Autre Monde


Fig. 4.2. Une entrée vers l’Autre Monde : l’entrée vers le souterrain et la grotte 
d’Oweynagat (Úaimh na gCat) à Rathcroghan. Les pierres visibles sur la gauche sont les 
dalles du toit d’un autre souterrain inexploré.

Fig. 4.3. L’illustration de Samuel Ferguson de l’entrée de la grotte d’Oweynagat en 1864 
(gauche) présente l’inscription ogamique visible sur le linteau, à la jonction des deux 
passages. La position de ce linteau dans le souterrain est indiquée par le trait noir sur 
le plan du monument (droite), la longue et étroite grotte naturelle à laquelle est relié le 
souterrain est indiquée par la zone grise.



80 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

visible de cette section porte également une inscription partielle en ogham (qui selon 
R.A.S. Macalister se lit « QREGAS MU ... »).

La présence de plusieurs grandes pierres enterrées dans le sol et de possibles 
dalles du toit dans le champ au sud du chemin suggère que le couloir de ce souterrain 
pourrait se prolonger sur une certaine distance au sud-est. Il pourrait ainsi s’y trouver 
un complexe de souterrains en attente d’être découvert. Par ailleurs les vestiges d’un 
autre souterrain ont été retrouvés à seulement trois mètres au nord-ouest de l’entrée 
actuelle, et il est possible de scruter, à travers un petit espace sous une dalle, l’intérieur 
d’une chambre pleine de débris.

Le couloir principal continue vers le nord-ouest (à gauche de l’entrée) et descend 
une pente modérée pour rejoindre une caverne naturelle longue et exigüe. Ce couloir est 
artificiel sur une longueur de dix mètres, avant de fusionner avec la grotte calcaire pour 
s’étendre sur 37 mètres supplémentaires. Il semble que la caverne naturelle a été élargie 
en certains endroits dans cette première section. Des murs en pierres sèche semblent 
avoir été construits sur la roche naturelle de chaque côté pour soutenir les grandes 
dalles du toit. La hauteur de cette partie modifiée du couloir augmente progressivement 
tandis qu’on avance, le couloir s’élargit considérablement avant de rejoindre la caverne 
naturelle, où le plafond s’abaisse, ainsi que le niveau du sol dont la baisse est abrupte. À 
cet endroit le couloir ne mesure que 40 cm de large, et au moins cinq marches irrégulières 
nous mènent à la grotte inférieure. À cette jonction entre le souterrain et la grotte, on peut 
supposer qu’une trappe de bois était peut-être installée à l’horizontale, reposant sur la 
plinthe lorsqu’elle était refermée, et contre le mur vertical quand elle était ouverte.

La grotte naturelle s’élargit en chambre allongée, d’une largeur maximale de 2,85 
mètres à son plus bas niveau. Les murs inclinés du sol au plafond étroit sont couvert 
de pierres ou de blocs déposés naturellement jusqu’à cinq mètres du sol. Le plancher 
de la grotte est boueux et jonché de pierres, et on n’y trouve aucune trace de sol dallé 
ou empierré. Plus loin, le plancher s’élève et le couloir rétrécit pour atteindre son 
extrémité, située à proximité de la surface du terrain, à près de 50 mètres de l’entrée 
actuelle du souterrain. Il est possible que le toit au bout de la caverne ait été couvert 
de plusieurs linteaux.

Si le réseau complet des souterrains et son étendue reste à découvrir, il est toujours 
possible d’identifier certains détails significatifs à Oweynagat. Parce qu’aucun vestige 
de fossé extérieur n’a été trouvé, on conclut que ce petit enclos encaissé n’était pas un 
fort circulaire ordinaire. La présence d’inscriptions oghamiques est une occurence 
exceptionnelle, en effet celles-ci sont rares dans le Connacht. Le fait qu’un souterrain soit 
relié à une grotte naturelle est tout aussi inhabituel, et il semblerait que la jonction elle-
même, conçue avec des marches et une réduction délibérée de la largeur, soit également 
significative. Ces éléments, auxquels viennent s’ajouter l’abondance des légendes et de la 
mythologie connexes, font d’Oweynagat un monument tout à fait exceptionnel.

Les souterrains de pierre sèche sont des monuments relativement communs, souvent 
associés aux forts circulaires et aux sites ecclésiastiques. Généralement considérés 
comme des lieux de stockage ou de refuge, ils dateraient pour la plupart de l’époque 
médiévale, entre 500 et 1000 après J.-C. Entre 3 000 et 3 500 souterrains de ce type ont 
été identifiés sur le territoire irlandais, et ces chiffres ne reflètent qu’un décompte 
minimal. Des pierres portant des inscriptions oghamiques ont été identifiées dans près 
de 113 souterrains, principalement au sud et sud-ouest du pays. Ces larges pierres gravées 



81À la recherche de l’Autre Monde


étaient ainsi souvent utilisées comme linteaux ou dalles de toit, il est donc généralement 
admis qu’elles constituaient des matériaux de construction fort utiles dans les premiers 
temps médiévaux.145 Il ne fait aucun doute que le souterrain d’Oweynagat date de cette 
époque : ses pierres oghamiques ont peut-être été rapportées d’un autre lieu quand il fut 
décidé d’attacher un souterrain à la grotte naturelle, laquelle avait probablement déjà une 
importance cultique.

L’emploi d’une pierre portant une inscription oghamique était alors tout sauf fortuit. 
Ainsi, le linteau portant le nom de Fraoch a été délibérément placé à une jonction pour 
souligner un élément clé dans la structure, une particularité également relevée dans 
d’autres souterrains. Malheureusement, la position précise de nombreuses pierres gravées 
dans ces monuments n’a pas été enregistrée. Cependant, dans la plupart des cas où ces 
données sont disponibles, il semblerait que ces pierres oghamiques soient positionnées 
de manière significative au sein du monument, afin que soient mises en évidence leurs 
inscriptions. Par exemple, on trouve dans le souterrain de Dunalis, dans le comté d’Antrim, 
un linteau gravé à une jonction où les niveaux du sol et du plafond changent. De même, un 
grand souterrain de Ballybarrack dans le comté de Louth (l’un des trois souterrains dans 
une enceinte ovale) présente également un exemple de linteau à inscription oghamique 
placé à une jonction entre deux chambres.146 Ainsi, il est peu probable que ces pierres 
aient été choisies uniquement à des fins de construction. Selon toute probabilité, elles 
avaient des fonctions protectrices de talismans.

Bien que ces chambres souterraines soient habituellement considérées comme des 
lieux de stockage, cette fonction n’est nullement dénuée de dimension rituelle. La colline 
fortifiée de Danebury, Hampshire, offre ainsi un témoignage de rituels souterrains : dans 
ce hillfort de l’Âge de Fer, des offrandes propitiatoires (comprenant des restes d’humains 
et d’animaux) auraient ainsi été déposées dans des fosses de conservation du grain. Il 
s’agissait vraisemblablement d’offrandes faites aux forces chthoniennes afin de protéger 
les récoltes déposées dans ce domaine souterrain.147

Les dépôts souterrains, dans l’Irlande du haut Moyen Âge ont pu être liés à la croyance 
prévalente dans le pouvoir protecteur des forces de l’Autre Monde, pouvoir invoqué ou 
renforcé par les pierres gravées. Elles étaient peut-être considérées comme des talismans 
contre les forces de l’Au-delà libérées lors de l’excavation de la fosse du souterrain. Comme 
nous l’avons mentionné précédemment, les souterrains reliés aux tombes à couloir de 
Dowth et Knowth créaient une connection délibérée avec un monument plus ancien 
auquel on attribuait des qualités surnaturelles.

Rites de terreur
Les inscriptions oghamiques dans les souterrains, lorsqu’elles sont lisibles, ne donnent 
aucune autre indication sur rôle de ces pierres, à l’exception, peut-être, de la dédicace à 
Fraoch retrouvée à Oweynagat. S’il s’agit d’une allusion au héros de la Táin Bó Fraích (La 

145	 M. Clinton, The souterrains of Ireland (2001), p. 68.
146	 Dunalis : A.W. Lindsey, « The Dunalis souterrain and ogham stone », Proceedings of the Belfast Natural 

History and Philosophical Society (1934‑5), p.  61‑70  ; Ballybarrack, Co. Louth  : V.M. Buckley & P.D. 
Sweetman, Archaeological survey of County Louth (1991), p. 103 ; J. Waddell, « The Cave of Crúachain and 
the Otherworld », dans J. Borsje et al. (dir.), Celtic cosmology (2014), p. 77‑92.

147	 B. Cunliffe, « Pits, preconceptions and propitiation in the British Iron Age », Oxford Journal of Archaeology 
11 (1992), p. 69‑83 ; Danebury, vol. 6 (1995), p. 85.



82 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Razzia des vaches de Fraoch), alors nous tenons là une référence au guerrier principal du 
Connacht, dont le nom se trouve ainsi littéralement pétrifié dans les pierres de couverture 
du souterrain. Fraoch n’est pas le seul guerrier associé à cette grotte ; en effet, comme nous 
l’avons mentionné, Nera en aurait rapporté les fruits d’été de l’Autre Monde, et Amairgene 
y aurait vaincu les monstres à trois têtes selon le récit Cath Maige Mucrama (La Bataille 
de Mag Mucrama). Ajoutons à cette liste le mythe Fled Bricrenn (Le Festin de Bricriu), qui 
relate l’aventure de trois héros attaqués à la nuit tombée par trois félins terrifiants :

Une nuit, tandis qu’on leur servait leur repas, trois félins sortirent de la grotte de 
Crúachain pour les attaquer. Il s’agissait de bêtes surnaturelles. Conall et Lóegaire 
abandonnèrent leur repas aux bêtes et se réfugièrent sous la charpente, où ils 
restèrent toute la nuit. Cú Chulainn ne broncha pas lorsque les félins s’approchèrent 
de lui, et quand l’un d’eux avança le cou pour manger, Cú Chulainn le frappa sur la 
tête d’un grand coup d’épée. Mais son arme n’eut pas plus d’effet si la tête de la bête 
avait été de pierre. Le félin s’accroupit alors. Cú Chulainn ne mangea ni ne dormit 
jusqu’au matin. À l’aube, les trois félins partirent. Le lendemain, les trois héros furent 
trouvés dans l’état où ils avaient passé la nuit.148

Ces histoires de chats monstrueux ou de porcs déchaînés, entre autres créatures bizarres, 
renvoient aux liens imaginaires unissant la grotte aux forces du chaos. À première vue, 
la juxtaposition d’une dangereuse porte vers l’Autre Monde et d’une habitation royale 
semble être le fruit d’une planification particulièrement malencontreuse. Ce serait ignorer 
l’importance de la dimension sacrée et de l’aspect social qui transparaissent dans cette 
jonction symbolique entre le chaos et l’ordre cosmique, soit entre l’Autre Monde et la 
figure du roi.

Comme l’a souligné Jacqueline Borsje, les porcs nuisibles et surnaturels évoqués 
dans Cath Maige Mucrama (La Bataille de Mag Mucrama) ne peuvent être tués, mais ils 
disparaissent lorsqu’on parvient à les compter. Or cette mesure se révèle impossible 
jusqu’au moment où Ailill et Medb s’attèlent à la tâche. L’un des porcs bondit alors par-
dessus leur char, la reine agrippe la patte de la bête qui disparaît aussitôt, laissant sa patte 
et sa peau dans la main de Medb. Par ce geste, Medb fait disparaître tous les porcs à jamais. 
Cette action représente Ailill et Medb dans l’exercice de leur rôle sacré de protecteurs 
de la terre.149 Bien que situé dans un passé païen préchrétien, ce mythe a pu posséder 
une véritable signification dans l’Irlande médiévale, en raison de cet aspect sacré et de la 
représentation qu’il offre d’une juste souveraineté.

Bien sûr, l’Autre Monde était également un lieu de refuge et de protection. Dans Táin 
Bó Fraích, par exemple, le héros blessé est y transporté par « trois fois cinquante femmes » 
et en ressort le lendemain « complètement guéri, sans séquelles ni imperfections ».150 La 
grotte a ainsi pu avoir des fonctions ambivalentes. Ainsi l’avertissement donné à Ailill 
et Medb de la destruction imminente de leur demeure royale dans le récit Echtra Nerai, 

148	 Texte original en irlandais dans la version de G. Henderson, Fled Bricrend : The Feast of Bricriu (1899), 
p. 72. Traduction : Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 82.

149	 J. Borsje, « Druids, deer and ‘Words of Power’: coming to terms with evil in Medieval Ireland », dans 
K. Ritari & A. Bergholm (dir.), Approaches to religion and mythology in Celtic Studies (2008), p.  207  ; 
« Supernatural threats to kings », dans Ó hUiginn & Ó Catháin, Ulidia 2, p. 182.

150	 M.E. Byrne & M. Dillon, « Táin Bó Fraich », Études celtiques 2 (1937), p. 8.



83À la recherche de l’Autre Monde


pourrait signifier que des rites prophétiques étaient autrefois pratiqués dans la grotte. Il 
s’agit d’une pratique bien connue dans le monde gréco-romain, où les cavernes étaient le 
lieu des états altérés de la conscience.151

En outre, les nombreuses figures de guerriers que la mythologie associe à la grotte 
et à son souterrain ouvrent la piste d’une autre pratique. Si, comme l’a soutenu Dumézil, 
le combat d’un héros contre un monstre à trois têtes est inspiré d’un véritable rituel 
d’initiation guerrière (impliquant peut-être un simulacre de combat contre une image 
tricéphale de bois), alors le mythe d’Amairgene contre les monstres tricéphales pourrait 
indiquer que la grotte d’Oweynagat fut autrefois le lieu de rites d’initiation. Outre le 
combat, ces rites de passage ont pu inclure d’autres types d’épreuves impliquant la 
privation ou l’isolement. Les recherches anthropologiques ont démontré le puissant effet 
de tels « rites de terreur ».152

Le nombre de guerriers héroïques légendaires associés à Oweynagat implique que les 
spectacles de combats ont pu relever des différents cultes pratiqués sur le site. Parmi les 
possibles rituels, on peut citer la présentation des initiés aux esprits des guerriers défunts, 
rite dont l’inscription « Fraoch » pourrait être un témoignage.

Le thème de l’initiation souterraine du guerrier nous renvoie inévitablement à une 
autre entrée vers la porte des enfers, celle du Purgatoire de Saint Patrice sur une île de 
Lough Derg, dans le comté de Donegal. Ce site fut le décor des épreuves du chevalier 
Owein dans un récit romanesque particulièrement populaire qui fit l’objet de moult 
traductions dans l’Europe médiévale. Étant donnée la forme succincte et contradictoire 
des descriptions qu’on y trouve, on ne peut établir avec certitude que la « caverne » dont 
il est question ici était un souterrain. On ignore également si son utilisation médiévale, 
signalée pour la première fois au xiie siècle, avait des origines préchrétiennes. Néanmoins, 
il est possible que l’histoire du Purgatoire de Saint Patrice soit une version christianisée 
des pratiques décrites dans nos suggestions relatives à Oweynagat.153

La «  grotte des félins  » était vraisemblablement un lieu de culte à l’époque 
préchrétienne. Ces rites païens comportaient notamment l’isolation sensorielle, les états 
altérés de conscience associés à la divination, la prophétie et l’initiation guerrière. Les 
récits évoquant ces activités peuvent certes faire écho à des coutumes préhistoriques 
anciennes, mais pourraient également signaler l’exercice de certaines ou de l’ensemble 
de ces activités dans le haut Moyen Âge. Au début-même de l’ère chrétienne en Irlande, 
certains éléments du passé mythologique étaient toujours pertinents, l’Autre Monde 
continuait d’exercer son influence sur les vivants, et le héroïsme martial était tout aussi 
valorisé qu’autrefois.

On trouve des parallèles intéressants en Écosse. Anna Ritchie fut l’une des premiers 
archéologues à souligner le caractère peu pratique des soi-disant « puits » ou « caves » 
dans les brochs et les habitats circulaires de l’ouest et du nord de l’Écosse. Elle souligna en 
particulier la complexité structurelle du souterrain en pierre au broch de Gurness dans les 
Orcades : la présence d’une chambre souterraine, à laquelle on accède par des marches, 

151	 Y. Ustinova, Caves and the ancient Greek mind (2009).
152	 G. Dumézil, Horace et les Curiaces (1942), p. 126, 131 ; H. Whitehouse, « Rites of terror », The Journal of the 

Royal Anthropological Institute 2 (1996), p. 703‑15.
153	 Y. de Pontfarcy, « The historical background to the pilgrimage to Lough Derg », dans M. Haren & Y. de 

Pontfarcy (dir.), The medieval pilgrimage to St Patrick’s Purgatory Lough Derg and the European tradition 
(1988), p. 7‑34 ; A. & B. Rees, Celtic heritage (1961), p. 304.



84 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

semble en effet indiquer qu’il ne s’agissait pas simplement d’un puits ou d’un lieu de 
stockage. Selon elle, ces cavités ont pu accueillir la pratique de rituels, liés peut-être à un 
culte de l’eau ou à des performances oraculaires.154

Les remarquables découvertes de Mine Howe renforcent cette hypothèse. On y 
trouve un monticule glaciaire d’un diamètre d’environ de 95 mètres et d’une hauteur de 
4 mètres, lequel était entouré d’un vaste fossé comportant une entrée imposante à l’ouest. 
Les preuves d’une activité domestique sont insignifiantes, cependant le monticule naturel 
recèle une fosse de 7 mètres de profondeur avec un cuvelage en pierre accompagné de 
marches et de chambres latérales. On trouve au fond du puits un trou circulaire en forme 
de bassin de 90 cm de profondeur qui a pu contenir de l’eau. Néanmoins, l’architecture 
complexe de cette structure souterraine indique qu’il ne saurait s’agir d’un simple puits 
d’eau. Il semble en effet que Mine Howe ait eut un rôle religieux : selon Nick Card et Jane 
Downes, sa chambre doit être envisagée dans « le contexte de l’Âge du Fer et de son intérêt 
religieux pour le culte de l’eau et l’Autre Monde. ».155

Ces sites semblent indiquer que l’Autre Monde de la préhistoire n’est pas aussi obscur 
et inaccessible qu’il ne le paraît. Comme nous l’avons vu à travers l’étude de l’iconographie 
solaire au chapitre 3, un lien était établi, dans le mythe du voyage nocturne, entre le soleil 
et l’Autre Monde. Les preuves abondent également confirmant des pratiques de cultes 
préhistoriques concentrées sur un univers souterrain, non seulement en Irlande, en 
Écosse et en Angleterre, mais aussi dans de nombreuses régions du nord et de l’ouest 
de l’Europe continentale. Il semble certes que certaines caves étaient initialement des 
puits d’eau qui furent remplis de débris par la suite, or même en excluant ces puits dont 
l’utilisation rituelle est débattue, il reste indéniable que dans de nombreux cas ces sites 
servaient à des rituels.

Ainsi, pour n’en citer que quelques exemples, évoquons d’abord le sanctuaire 
souterrain de Mill Hill dans le Kent, qui fut désaffecté à une certaine période au iie siècle 
de notre ère. On y a trouvé une petite sculpture de craie représentant une figure humaine 
qui autrefois a pu être placée dans une niche creusée dans une paroi (cf. chapitre 7). À 
Vix « les Herbues », dans l’est de la France, une grande fosse d’1,1 mètre de profondeur au 
centre d’un sanctuaire rectangulaire datant du premier l’Âge de Fer est considéré sur la 
base de preuves crédibles comme un portail vers l’Au-delà.156 Quelques siècles plus tard, 
une fosse « autel-creux » soigneusement creusée sur 7,6 mètres de profondeur au milieu 
d’un sanctuaire de bois rectangulaire à Acy-Romance, dans les Ardennes, représentait 
manifestement un lieu cultuel. Le fond de ce puits était situé au moins 50 mètres au-dessus 
de la nappe phréatique. La découverte à proximité de nombreux corps de jeunes hommes 
inhumés selon un traitement bien particulier (jambes croisées et corps repliés) soulève la 
possibilité fascinante d’un sacrifice humain. Après leur mort, leurs corps auraient ainsi 

154	 A. Ritchie, Prehistoric Orkney (1995), p. 113 ; « Paganism among the Picts », dans J. Downes & A. Ritchie 
(dir.), Sea change : Orkney and northern Europe in the later Iron Age AD 300‑800 (2003), p. 7.

155	 N. Card & J. Downes, « Mine Howe », dans J. Downes & A. Ritchie (dir.), Sea change (2003), p. 17. Également 
I. Armit, Towers in the north (2003), p. 110.

156	 B. Chaume & W. Reinhard, « Les dépôts de l’enclos cultuel hallstattien de Vix ‘les Herbues’ », Bulletin de la 
Société préhistorique française 104 (2007), p. 347.



85À la recherche de l’Autre Monde


été contorsionnés et placés dans une caisse en bois au fond du puits, suivant un processus 
naturel de momification, précédant leur inhumation finale à proximité.157

Offrandes à l’Autre Monde
De nombreux indices suggèrent que l’aménagement de fossés ou de fosses était un 
mode d’interaction avec cet autre monde souterrain. La coutume extraordinairement 
répandue du dépôt d’objets de métal ou faits d’autres matériaux trouve son origine dans la 
Préhistoire, et reflète une grande préoccupation pour les forces des enfers.158 L’archéologie 
décrit le processus du dépôt sous différents termes : « offrandes votives », « dépôts rituels », 
« offrandes aux dieux », « dépôts intentionnels », sont autant d’expressions renvoyant à 
divers types de pratiques, allant des dépôts terrestres ou en milieux humides, dans les 
rivières, lacs et tourbières. Cette pratique atteint son apogée à la période protohistorique.

Inévitablement, il est difficile, voire impossible, de reconstituer ces activités en détail, 
plus ardu encore de déterminer quelle perception avaient les peuples anciens de cet Autre 
Monde. Il se peut que nous ne puissions jamais comprendre quelles apparences prenait 
ce monde dans l’imaginaire collectif ancestral. Peut-être s’agissait-il d’un monde parallèle, 
d’un monde miroir, ou d’un pays des morts. On ignorera peut-être toujours comment 
les hommes de la préhistoire s’imaginaient les forces qui selon eux y résidaient. Mais 
l’immense quantité de matériaux sacrifiés témoigne indubitablement de l’importance du 
monde souterrain dans la vie de nombre d’entre eux.

On peut citer quelques exemples de ce phénomène en Irlande, notamment la paire 
de dépôts de bracelets d’or retrouvée dans deux petites fosses à Cathedral Hill, près de 
Downpatrick dans le comté de Down, ou le grand dépôt de bronzes découvert en milieux 
humides à Dowris, dans le comté d’Offaly, deux découvertes locales exemplaires de 
pratiques très répandues en Europe.159

En Irlande, les deux dépôts de Downpatrick sont de rares exemples de découvertes bien 
documentées, la plupart de ces trouvailles étant anciennes et donc mal enregistrées. Le 
premier dépôt, trouvé accidentellement en 1954 lors du creusement d’une tombe, avait été 
enfoui dans une petite fosse de 20 cm de diamètre (au plus large) et recouverte de quelques 
pierres. Il comprend onze bracelets et une partie d’un collier, empilés soigneusement les 
uns sur les autre, les plus petits au fond, les trois plus grands posés au-dessus séparés 
par une couche d’argile de 2,5 cm d’épaisseur. Un bracelet aurait été sectionné par un 
instrument (probablement un burin) et l’une des moitiés seulement fut placée dans la 
fosse. Le collier semble avoir subi le même traitement et une moitié également y fut 
placée. La mystérieuse couche d’argile et la destruction de certains objets suggèrent que 
ce dépôt avait une fonction complexe, ne se limitant pas à une simple dissimulation de 
bijoux ou d’ornements personnels.

Le second dépôt a été retrouvé deux ans plus tard dans des circonstances similaires, 
à une vingtaine de mètres du premier. Cette fois, il s’agissait de quatre bracelets empilés, 
surmontée de trois petites pierres, dans une fosse de très petite taille. Les deux dépôts ont 
été retrouvés à moins de vingt mètres d’un gisement archéologique sur le flanc sud-ouest 

157	 B. Lambot & P. Méniel, « Le centre communautaire et cultuel du village gaulois d’Acy-Romance », dans S. 
Verger (dir.), Rites et espaces en pays celte et méditerranéen (2000), p. 53.

158	 R. Bradley, The passage of arms (1990).
159	 J. Waddell, The prehistoric archaeology of Ireland (2010), p. 206, 232.



86 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

d’une colline où des fouilles, dans les années 1950, ont mis au jour de nombreux vestiges 
d’occupation préhistorique, principalement les tessons de poteries grossières. Il n’est pas 
certain que ces dépôts et l’occupation sont contemporains, et contrairement à ce qui a été 
suggéré autrefois, le sommet de la colline n’était pas surmonté d’un rempart.

Fig. 4.4. Offrandes à l’Autre Monde : sélection d’objets de bronze trouvés dans 
le dépôt de Dowris. 1. Seau de type d’Europe centrale. 2. Chaudron. 3‑4. Épées. 
5. Chape fourreau. 6‑7. Têtes de lances. 8. Rasoir. 9. Tête de hache à douille. 10. Tête 
de marteau à douille. 11. Gouge à douille. 12‑13. Couteaux. 14‑15. Pendentifs. 
16‑17. Cornes.



87À la recherche de l’Autre Monde


Le dépôt de Dowris, retrouvé au début du xixe  siècle, est la plus grande collection 
d’objets de bronze découverte en Irlande (Fig. 4.4). Il est possible qu’initialement il 
ait comporté plus de 200 objets. On y trouve des outils, des épées, des lances et des 
chaudrons, parfois fragmentés, ainsi qu’un seau exotique en bronze d’une forme qu’on 
retrouve ailleurs en Europe centrale (Fig. 4.4, 1). Cette collection a été extraite d’une 
tourbière régénérée près du site d’un ancien lac qui, au xixe  siècle, était une vaste et 
profonde étendue d’eau. À l’époque préhistorique, ce lac était vraisemblablement situé 
aux pieds de plusieurs petites crêtes d’origine glacière et entouré de tourbières. Il était 
certainement situé au bord d’une immense zone marécageuse.

Cette vaste région inhospitalière s’étendait vers le nord jusqu’à l’horizon, et était 
généralement délimitée au sud et à l’est par des terres agricoles fertiles plus élevées 
et vallonnées formant un vaste arc de cercle au pied des montagnes de Slieve Bloom. 
Cet espace limitrophe - un lac reliant la nature sauvage et le monde domestiqué - a dû 
être investi d’une signification particulière. Cette étendue d’eaux calmes pourrait ainsi 
avoir représenté une ouverture dans la terre donnant accès à un domaine souterrain 
ou à l’Au-delà. La tourbière aurait été un espace créé par des forces non humaines, 
l’eau et la tourbière réclamant ainsi des offrandes régulières aux créatures surnaturelles 
qui l’occupaient.

Le terme de « dépôt » a été appliqué aux objets de Dowris sous la supposition que 
toute la collection dans son ensemble fut déposée dans un même temps. Or la grande 
diversité de matériaux implique qu’il s’agit de dépôts successifs sur un certain laps de 
temps aux alentours de 1 000 avant J.-C. Le don d’un seau ou d’un chaudron intact, même 
lorsqu’il s’agissait de récipients utilisés durant de nombreuses années en pièce centrale 
lors de festins de groupes d’élite, était sans doute un acte d’une signification particulière. 
Son immersion dans le lac a pu faire partie d’une cérémonie publique menée par une 
importante figure publique religieuse ou politique. Le don d’une lance ou d’une épée 
brisée, d’autre part, fut peut-être un événement privé, visant à commémorer l’usage de 
l’arme lors d’un combat victorieux, ou bien le défunt guerrier qui en fut propriétaire. 
Les haches ou gouges de menuisiers pouvaient être les dons d’artisans, et la ferraille de 
bronze ou les pierres à polir, ceux d’un bronzier. D’autres objets mal finis (têtes de haches) 
pourraient avoir fabriqués ou sélectionnés spécialement pour être jetés de façon formelle. 
En fait, la diversité des objets pourrait témoigner de la hiérarchie de participants. 
Vraisemblablement, les pratiques cérémonielles consistaient en une série prolongée de 
différentes performances, certaines collectives et bénéficiant à tout un groupe, d’autres de 
nature plus individuelle.

Les objets d’or découverts à Downpatrick ont pu être des ornements personnels, 
mais leur dépôt soigneux dans une fosse sèche enfouie pourrait suggérer une motivation 
particulière. S’ils étaient contemporains de l’habitat retrouvé à proximité, ces artefacts 
pourraient représenter une offrande à la terre et ainsi refléter une relation réciproque 
entre les habitants et leur environnement. Si toutefois on se fonde sur la croyance selon 
laquelle la terre était une entité féminine, et si l’on considère que, comme on le dit parfois, 
ces objets d’or étaient des bijoux réservés aux femmes, il se peut qu’une lecture alternative 
soit possible. Ainsi ces précieux dons ont pu être non pas destinés aux dieux, mais à 
une déesse de la terre, une figure par ailleurs omniprésente dans la tradition littéraire 
irlandaise (cf. chapitre 6).



88 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Tandis que les lacs, puits, bosquets, collines, tumulus et sites royaux étaient associés 
au surnaturel et représentaient des portes ou points d’accès vers l’Autre Monde, la 
grande enceinte ovale appelée Ráth na Rí sur la colline de Tara (Fig. 7.1) est un excellent 
exemple archéologique d’un autre forme de contact avec le monde surnaturel souterrain. 
Les fouilles limitées ont montré que cet énorme monument était entouré par un grand 
rempart en terre, au sein duquel se trouvait un fossé ceinturé d’une palissade sur sa 
périphérie interne. Ce type de chantier représentait une entreprise complexe et exigeante 
au ier siècle avant J.-C. Ainsi le fossé a été taillé dans la roche, à une profondeur maximale 
de 2,7 mètres, et sur une largeur de 7 mètres au niveau du sol.

 Comme à Navan Fort, cette pratique inverse à la norme établie, à savoir l’excavation 
d’un fossé à l’intérieur plutôt qu’à l’extérieur d’un rempart, est depuis longtemps considéré 
comme un moyen significatif de définir la limite d’un espace sacré. Il pouvait s’agir d’un 
procédé visant à contenir des forces surnaturelles ou même à offrir une protection au 
monde extérieur (cf. chapitre 5). Cet inversement du talus par rapport au fossé est aussi 
une caractéristique observée sur certaines sépultures telles que les tumulus annulaires.

Outre sa configuration interne, l’énorme fossé à Tara sillonnant le sommet de la colline 
pourrait avoir détenu une puissante signification mystique en ce qu’elle ouvrait la terre 
pour révéler le monde au-dessous.160 Le rempart externe et la palissade interne ne servaient 
pas seulement à délimiter l’espace sacré : ils offraient également une protection contre les 
forces surnaturelles libérées par l’excavation du fossé. L’hypothèse que ce fossé avait une 
importance particulière est renforcée par l’énorme quantité de matériaux retrouvés lors 
de deux fouilles modestes, consistant principalement en des os humains désarticulés, un 
squelette d’enfant et des quantités d’os d’animaux. Les restes dépecés de chevaux et de 
chiens, en particulier ont pu jouer un rôle important dans des cultes.161 Dans un cas, un os 
de cheval portait des marques de torréfaction et, comme nous le verrons au chapitre 7, de 
tels vestiges témoignent peut-être de rituels équins liés à l’intronisation des rois.

Les os retrouvés à Tara pourraient être les vestiges de sacrifices aux forces surnaturelles, 
tout comme les extraordinaires trouvailles dans les fosses de lieux de culte continentaux 
de la fin de la Préhistoire. À titre d’exemple, citons une grande fosse à Vertault (Côte d’Or) 
ayant révélé les carcasses de dix étalons.162 Les crânes des bêtes présentaient une trace 
d’impact due à un coup de hache porté au front. Comme l’a déclaré, il y a près de deux mille 
ans, l’écrivain grec Philostratos : « les divinités chtoniennes accueillent favorablement les 
tranchées et les cérémonies tenues dans la terre creusée ».163

Les fruits de l’été
Il est incontestable que les sépultures, qu’il s’agisse de tombes mégalithiques, de 
tumulus ou de fosses funéraires, ont été des lieux importants qui reliaient le monde des 
hommes à l’Autre Monde. Toutefois on peut s’interroger sur la pratique qui consistait 
à déposer les objets funéraires à l’envers. Peut-on envisager ces inversions comme un 

160	 G. Dowling, « The liminal boundary : an analysis of the sacral potency of the ditch at Ráith na Ríg, Tara, 
Co. Meath », The Journal of Irish Archaeology 15 (2006), p. 15‑37.

161	 E. Bhreathnach, « Observations on the occurrence of dog and horse bones at Tara », Discovery Programme 
Reports 6 (2002), p. 117‑22.

162	 P. Méniel, Les sacrifices d’animaux chez les Gaulois (1992), p. 71.
163	 Philostratos dans sa vie d’Apollonios de Tyane : J.E. Harrison, Prolegomena to the study of Greek religion 

(1903), p. 125.



89À la recherche de l’Autre Monde


procédé de connexion avec un monde considéré comme le reflet inversé du monde 
connu ? Les récipients de céramique retournés, en l’occurrence des urnes cinéraires 
ou des couvercles, sont très répandus, à différentes périodes et dans diverses régions 
d’Europe. Ils sont particulièrement fréquents dans les traditions funéraires de l’Âge du 
Bronze en Irlande et en Grande-Bretagne. On trouve ainsi dans certaines tombes de 
grandes urnes cinéraires contenant des os incinérés, ou parfois des récipients vides, 
souvent placés tête en bas (Fig. 4.5).

Selon certains, ces grandes urnes ont pu symboliser la maison du défunt.164 Certes, on 
peut leur opposer que les pots retrouvés n’ont jamais ni la forme d’une habitation, ni ne 
portent de symboles en représentant une, même de manière imprécise. Il est probable 
qu’un tout autre symbolisme soit en jeu ici, vraisemblablement lié à l’Autre Monde, 
hypothèse illustrée ci-après.

Les données ethnologiques et anthropologiques nous informent de la difficulté notoire 
d’une interprétation de la cérémonie funéraire. Il est par ailleurs possible qu’aucune 
croyance en l’idée du voyage dans l’Au-delà n’ait été associée à l’activité funéraire. Comme 
l’a souligné Peter Ucko, on trouve en Afrique de l’Ouest un exemple flagrant des difficultés 
d’interprétation rencontrée par les archéologues. Les Ashanti avaient coutume d’enterrer 
les corps des morts de sorte qu’ils ne fassent jamais face au village, mais une minorité 
croyait que les défunts se retournaient dans leur tombe : pour compenser cette rotation 
post-mortem, on en vint à enterrer les morts pour qu’ils soient face au village.165

Comme mentionnée précédemment, l’Autre Monde était souvent considéré comme un 
pays où régnaient paix et prospérité ; c’était également un lieu hors du temps, et parfois 
l’image inversée du monde des hommes. Dans Echtra Nerai, l’action se déroule en grande 
partie durant la fête de Samhain au début de l’hiver. Quand Nera quitte le síd, il emporte 
avec lui des fruits d’été. Ceci rend explicite l’idée que, lorsqu’un monde est en été, l’autre 
est en hiver.

S’il est rare que cette opposition entre les deux mondes soit soulignée ou mentionnée, 
elle est présente dans l’Histoire des Danois de Saxo Grammaticus, datant du début du 
xiiie siècle. Dans ce récit, à l’heure du souper, une femme tenant à la main de la ciguë se 
présente au roi Hadingus, l’invitant à l’accompagner pour découvrir où il est possible de 
trouver, en plein hiver, cette plante fraîche. Elle enveloppe le roi avec elle sous son grand 
manteau et « tous deux disparaissent sous terre ». Ils se retrouvent dans un autre monde 
ensoleillé où pousse la plante en question. 166 Si l’influence de la tradition irlandaise 
semble évidente à la lecture du récit,167 Jens Peter Schjødt a souligné un autre aspect 
significatif dans l’histoire du roi Hadingus. À la fin du voyage dans l’Autre Monde, les deux 
personnages se trouvent face à un mur. La femme coupe la tête d’un coq et la jette par-
dessus le mur. Le coq survit et se met à chanter, et Hadingus se trouve brusquement de 
retour dans le monde réel. On remarque un parallèle inversé saisissant entre ce mythe 
et un rituel rapporté dans la description d’un bateau-tombe viking par le voyageur arabe 
Ibn Fadlan au xe siècle : lors d’une complexe cérémonie funéraire, le corps et le mobilier 
funéraire d’un chef Varègue sont amenés au navire, ainsi qu’une jeune esclave qui y 

164	 C.J. Lynn, « House-urns in Ireland? », Ulster Journal of Archaeology 56 (1993), p. 70‑77.
165	 P.J. Ucko, « Ethnography and archaeological interpretation of funerary remains », World Archaeology 1 

(1969), p. 273.
166	 H.E. Davidson & P. Fisher, Saxo Grammaticus (1996), p. 30 ; H.R. Ellis, The road to Hel (1943), p. 172.
167	 E. Ól. Sveinson, « Celtic elements in Icelandic tradition », Béaloideas 25 (1957), p. 3‑24.



90 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

est sacrifiée puis incinérée avec son chef et le navire. Durant les rituels, la jeune femme 
décapite une poule et en jette la tête, puis des hommes jettent le corps de la poule dans le 
navire. Schjødt met en évidence un parallèle surprenant entre les deux récits : dans celui 
d’Ibn Fadlan, une femme est sur le point de rejoindre les morts tandis que des hommes 
jettent le corps d’une poule dans le bateau-tombe, le pays des morts. Dans le mythe 
d’Hadingus, un homme est sur le point de quitter l’Autre Monde tandis qu’une femme jette 
la tête d’un coq vers la terre des vivants.168

Ceci nous permet d’inférer que ce concept de miroir inversé entre les deux 
mondes reflétait une croyance répandue qui se manifeste non seulement à travers le 
symbolisme solaire (cf. chapitre 3) mais également, d’une autre manière, à travers les 
données archéologiques. Dans la célèbre sépulture de Hochdorf (à Baden Württemberg, 
Allemagne) datant de l’Âge de Fer, le corps du défunt a été retrouvé allongé sur un divan 
de bronze, entouré d’un mobilier d’apparat d’une richesse exceptionnelle, orné des 
symboles des élites de la période de Hallstatt, de récipients, d’un chaudron, d’un char 
et de bijoux précieux (Fig. 7.3). Des artisans furent convoqués sur la sépulture pour y 
fabriquer certains objets, notamment les bandes en or qui ornent les chaussures du mort, 
des attributs caractéristiques de la royauté dans la tradition littéraire de l’Irlande et du 
pays de Galles (Fig. 4.6).

Par ailleurs,  Calvert Watkins, spécialiste de linguistique et de la société indo-
européenne, a relevé certaines preuves étymologiques en vieil- et moyen-irlandais 
indiquant que les chaussures « à revêtement doré » ont pu être des marques de distinction 
(cf. chapitre 7).169

168	 J.P. Schjødt, « Ibn Fadlan’s account of a Rus funeral », dans P. Hermann et al. (dir.), Reflections on Old Norse 
myths (2007), p. 143.

169	 C. Watkins, « Language, culture, or history? », dans C.S. Masek et al. (dir.), Papers from the parasession on 
language and behavior (1981), p. 243.

Fig. 4.5. Poteries inversées dans des sépultures de l’âge du Bronze. À gauche : grande 
urne découverte retournée, et contenant des ossements incinérés dans une ciste 
polygonale à Ballyvool, dans le comté de Kilkenny. À droite : Exemples de champs 
d’urnes en Saxe, Allemagne.



91À la recherche de l’Autre Monde


Les chaussures en cuir de la sépulture de Hochdorf ont disparu mais les bandes 
d’or attestent d’un inversement  : la chaussure droite était placée sur le pied gauche et 
vice-versa. En outre, selon Ulrich Veit, le positionnement renversé du mobilier funéraire 
pourrait avoir symbolisé le passage de cette vie à l’autre, vers un verkehrten Welt, un 
monde à l’envers.170 Eugène Warmenbol a quant à lui estimé inconcevable que, dans un 
contexte si ritualisé, ces inversions aient pu être accidentels.171 Il fit à ce propos référence 
à la mythologie des Hittites et en particulier à l’histoire de Télipinu. Ce dieu de l’agriculture 
et de la fertilité disparaissait chaque hiver après avoir mis ses sandales à l’envers. Après 
une mort symbolique et une traversée du monde des morts qui engendre des retombées 
néfastes sur la nature, Télipinu est retrouvé et ramené monde des vivants.

Le motif des chaussures inversées se retrouve dans le folklore slave, associé aux figures 
du Liéchi, divinité démoniaque malveillante. Cet esprit de la forêt, particulièrement 
actif au printemps, meurt à l’automne tout comme le feuillage des arbres dans lequel 
il vit. Selon la mythologie, il porte ses vêtements sens dessus dessous et ses chaussures 

170	 U. Veit, « Des Fürsten neue Schuhe », Germania 66 (1988), p. 162‑9.
171	 E. Warmenbol, « Miroirs et mantique à l’âge du Bronze », dans C. Burgess et al. (dir.), Beyond Stonehenge 

(2007), p. 392.

Fig. 4.6. À gauche : reconstitution de l’une des chaussures ornée de plaques d’or 
provenant de Hochdorf, Baden-Württemberg. À droite : une dalle gravée provenant de 
Cabeza de Buey, Badajoz, représentant un guerrier casqué et équipé d’une épée, d’une 
lance, d’un bouclier et d’un char. Le bouclier est montré retourné, du côté de la poignée, 
plutôt que du côté de l’umbo frontal.



92 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

à l’envers.172 Certes, une grande distance, dans tous les sens du terme, sépare le mythe 
ancien d’Anatolie évoqué plus haut et cette figure plus récente du folklore d’Europe de 
l’est, mais il est possible que l’association des chaussures inversées et du passage vers 
l’Au-delà fut autrefois un motif répandu, qui finit par se diluer dans un folklore abondant 
en matière de chaussures pour finir par se vider de son poids symbolique. La chaussure 
trouve en effet toutes sortes de significations dans le folklore, où elle est tantôt associée à 
la chance, tantôt aux morts, à l’instar des chaussures de Hel, dans la mythologie nordique, 
qui sont portées par les défunts en chemin vers le Valhalla.173

Outre le port de chaussures inversé, on trouve également des occurrences du port d’une 
seule chaussure, l’autre pied restant nu. Il est possible que ce dernier rituel soit, comme le 
premier, une forme de renversement ou d’inversion à caractère symbolique. La tradition 
irlandaise fait parfois référence à de personnages de l’Autre Monde chaussés d’une seule 
chaussure. Un être surnaturel des Tuatha Dé Danann dénommé Ábartach mac Ildathaig, 
portait, selon la légende, une sandale en or sur un seul pied : « C’est vous qui, en cherchant 
à vous échapper pour retrouver Doireann, avez fait passer d’un pied à l’autre la sandale 
dorée, pour que tous deux puissent en bénéficier. » Un autre personnage surnaturel ne 
portait qu’une chaussure, qui changeait de pied à chaque pas, pour toujours chausser 
celui qui touchait le sol. Toujours dans cette littérature irlandaise, une figure portait une 
sandale argentée de façon similaire, tandis qu’une autre portait une sandale argentée à 
son pied gauche et une sandale dorée au droit. Selon Mac Cana, ce motif pourrait être lié 
à un certain tabou de l’Inde ancienne qui interdisait aux rois de marcher pieds nus, pour 
que leur puissance ne se disperse pas dans la terre. Le caractère surnaturel de ce motif 
dans la littérature d’Irlande ancienne ne fait aucun doute.174

On trouve plusieurs références à ce motif, défini sous le terme « monosandalisme », 
dans l’art et la littérature gréco-romaine. Dans certains cas, il semble revêtir une 
signification magique, dénotant une transition importante d’un état d’être à un autre. À 
Saint-Révérien dans la Nièvre, on trouve un autre exemple dans une statuette de bronze 
représentant Mercure, dont le pied gauche est chaussé tandis que le droit reste à nu. 
S’il s’agit, comme cela a été dit, d’une représentation de Mercure en dieu psychopompe 
« guide des âmes », conduisant les morts vers l’Au-delà, le lien avec l’Autre Monde est 
évident.175 Dans l’Irlande gaélique des xve et xvie siècles, le motif de l’unique chaussure 
apparaît comme un élément fondamental de l’investiture seigneuriale  : durant la 
cérémonie, on chaussait ainsi le pied du chef désigné, ou parfois, comme l’indique une 
occurrence relevée, on la jetait par-dessus sa tête.176

Dans les études archéologiques, il est désormais admis que les inhumations 
préhistoriques ne servaient pas seulement à refléter le statut social des défunts. En outre, 

172	 M. Dixon-Kennedy, Encyclopedia of Russian and Slavic myth and legend (1998), p.  166  ; G. Alexinsky, 
« Slavonic mythology », dans R. Aldington & D. Ames (trad.), New Larousse encyclopedia of mythology 
(1968), p. 290.

173	 P. Sartori, « Der Schuh im Volksglauben », Zeitschrift des Vereins für Volkskunde 4 (1894), p. 41.
174	 P. Mac Cana, « The topos of the single sandal in Irish tradition », Celtica 10 (1973), p. 162.
175	 J.F. Killeen, « Fear an énais », Celtica 9 (1971), p. 202‑4. Exemples dans la littérature classique  : E.P. de 

Loos-Dietz, « Le monosandalos dans l’Antiquité », Babesch 69 (1994), p. 175‑97 ; P. Bruneau, « L’impair de 
chaussures », dans P. L. de Bellefonds (dir.), Mythes et cultes (2000), p. 63‑72. Illustrations d’un moulage de 
la statuette de Mercure : S. Reinach, Bronzes figurés de la Gaule romaine (1894), p. 65, fig. 48 et Catalogue 
illustré du Musée des antiquités nationales, Tome 2 (1921), p. 168, fig. 82.

176	 E. FitzPatrick, Royal inauguration in Gaelic Ireland (2004), p. 122.



93À la recherche de l’Autre Monde


les mobiliers funéraires reliaient ces défunts non seulement à leur vie antérieure, mais 
aussi à leur avenir dans l’Au-delà. Les chaussures de l’homme à Hochdorf pourraient ainsi 
signifier que les corps des morts étaient systématiquement préparés au voyage vers l’Autre 
Monde. On peut d’ailleurs noter une référence faite à ce voyage dans le décor d’arrière-
plan du divan de bronze sur lequel était allongé le mort  : des paires de têtes d’oiseau, 
situées aux extrémités du panneau rectangulaire, font référence à la barque solaire qui le 
mène à sa destination. C’était un royaume en miroir, où tout s’inverse. La caisse du char de 
la sépulture de Vix, que nous avons évoquée plus haut, comportant des plaques de bronze 
ornées de paires de têtes d’oiseau encadrant un symbole solaire (Fig. 3.4, 5) est un autre 
exemple de référence au dernier voyage d’un défunt.

Un demi-millénaire auparavant dans le sud-ouest de la péninsule Ibérique, un 
ensemble de stèles funéraires ou commémoratives fut gravé des figures schématiques 
représentant des guerriers et des symboles stylisés d’armes  : épées, lances, chars et 
boucliers circulaires. Il apparaît que généralement, les boucliers sont représentés non 
par leur face avant, avec leur bossage ou umbo central, mais par l’arrière, avec leur 
poignée rectangulaire (Fig. 4.6).177 Dans une étude magistrale sur les boucliers d’Europe, 
Marion Uckelmann considère que cette vue inverse de l’objet reflète le point de vue de 
son utilisateur, et exprime ainsi sa fonction protective plutôt que son rôle offensif. Par 
conséquent, la stèle elle-même aurait pu servir de marqueur de territoire, offrant sécurité 
et protection.178 Toutefois une autre signification connexe est possible : le bouclier pourrait 
être représenté inversé parce que le guerrier auquel il est associé a rejoint l’Autre Monde. 
Ce statut surnaturel donnait à celui-ci encore davantage de pouvoir.

La représentation occasionnelle d’une épée à la droite d’un guerrier (plutôt qu’à sa 
gauche, comme on pourrait s’y attendre chez un droitier) pourrait être un autre exemple 
de ce phénomène d’inversion. On a effet retrouvé, dans certaines tombes d’hommes de 
l’Âge de Fer en France et en Allemagne, des épées hallstattiennes en position inversée sur 
le corps, pointe vers la tête, poignée vers les pieds.179 De même, des « rites d’inversion » de 
ce type ont été observés dans plusieurs tombes de l’Âge de Fer en Angleterre. Des épines 
en fer de boucliers ont ainsi été retrouvées posées sur la face extérieure des boucliers, 
orientées vers le bas, ce qui suggère que les boucliers furent placés dans la tombe face 
cachée. Dans une sépulture à Kirkburn (K5) dans le Yorkshire, une cotte de mailles en fer 
a également été positionnée à l’envers et sens dessus dessous.180 Une analyse méticuleuse 
d’autres éléments funéraires pourrait fournir davantage d’indices sur une croyance 
profondément enracinée en un monde miroir, l’Autre Monde. Cette croyance était de toute 
évidence très répandue dans l’espace et le temps et, comme nous l’avons déjà souligné, 
amplement attestée par la présence de poteries inversées dans de nombreuses tombes.

Sans doute, le mobilier funéraire renversé ou inversé ne constitue pas l’unique indice 
d’une préoccupation répandue pour le passage du royaume des vivants à celui des morts. 
Les pierres couvrant un groupe de sépultures pré-chrétiennes de la période des Migrations 
à Sylta, au nord de Stockholm, ont été soigneusement disposées dans un sens anti-horaire. 

177	 R.J. Harrison, Symbols and warriors (2004), passim.
178	 M. Uckelmann, Die Schilde der Bronzezeit (2012), p. 136.
179	 L. Olivier, «  The Hochdorf ‘princely grave’ and the question of the nature of archaeological funerary 

assemblages », dans T. Murray (dir.), Time and archaeology (1999), p. 125.
180	 M. Giles, A forged glamour (2012), p. 210.



94 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Une fois de plus, nous avons là affaire à un renversement de l’ordre établi qui, comme le 
motif des chaussures inversées, renvoie peut-être au royaume des morts.

Dans une réflexion sur le cas de Sylta, Andreas Nordberg a mis en exergue un lien 
entre certaines pratiques funéraires et la nécessité d’effectuer diverses actions en 
sens inverse, soit à l’envers, soit dans la direction opposée à la trajectoire du soleil. 
Il cite l’exemple d’une scène gravée sur une pierre datée du viiie  siècle découverte à 
Tängelgårda, dans le Gotland. Elle représente une procession funéraire durant laquelle 
Sleipnir, fabuleux cheval à huit jambes du dieu Odin, porte un guerrier vers l’Autre 
Monde. Derrière le cheval, les trois hommes du cortège marchent à reculons, chacun 
tenant une épée la pointe orientée vers le bas.181 On peut ainsi se demander, même si 
cela nous éloigne du cadre de la présente étude, s’il est possible que certaines empreintes 
ou scènes processionnelles de l’art rupestre scandinave de l’Âge de Bronze représentent 
aussi des hommes marchant à reculons.182

Il se peut en effet que la disposition structurelle particulière, en sens anti-horaire, 
observée à Sylta, soit présente ailleurs. Citons ainsi les  cistes, des tombes construites 
en dalles à l’Âge du Bronze en Irlande et en Grande-Bretagne  : pour les chercheurs, il 
reste en effet possible que les dalles de leur parois aient été initialement érigées selon 
une séquence anti-horaire. En ce qui concerne une ciste découvert à Corroy, dans le 
comté de Roscommon, il a été affirmé qu’une extrémité de chaque dalle s’étendait plus 
loin que sa voisine, «  de manière cyclique  », selon une imbrication inhabituelle qu’on 
retrouve également en Écosse.183 On pourrait bien sûr trouver une explication simple et 
pragmatique à cette particularité. Peut-être s’agissait-il d’un moyen de stabiliser les côtés 
de la tombe, et non pas d’un choix de nature symbolique. Toutefois, le cas de Sylta nous 
rappelle que les références à l’Autre Monde peuvent non seulement être trouvées dans 
les objets funéraires renversés (épées, chaussures ou poteries), mais également dans 
l’architecture des tombes.

Que ce soit à travers les sépultures, les gravures rupestres, le char solaire de 
Trundholm, les objets métalliques de l’Âge du Bronze ou de l’Âge de Fer, ou les rituels de 
dépôts, les références à un monde souterrain surnaturel sont particulièrement profuses 
dans l’Europe préhistorique. Si la croyance en l’existence d’un Au-delà n’étonne guère, 
il est cependant difficile, si ce n’est impossible, de comprendre précisément ce qu’elle 
implique. Nous en obtenons quelques vagues indices dans les traditions anciennes 
d’Irlande et d’ailleurs. Il fait peu de doute qu’une cosmologie complexe était rattachée à 
l’Autre Monde, qui représentait bien plus qu’un « royaume des morts ».

Cet Autre Monde était également perçu comme un pays de prospérité et d’harmonie. 
Dans Echtra Laegairi (L’Aventure de Laegaire), Laegaire, fils de Crimhthann Cas, roi de 
Connacht, fait un voyage à Magh Mell ou la « Plaine des délices », un nom qu’on retrouve 

181	 A. Nordberg, «  The grave as a doorway to the Other World  », Temenos 45 (2009), p.  51. La pierre de 
Tängelgårda, Lärbro, est présentée dans G. Jones, A history of the Vikings (1984), pl. 13.

182	 R. Bradley, « Death by water : boats and footprints in the rock art of western Sweden », Oxford Journal of 
Archaeology 16 (1997), p. 315‑24 ; An archaeology of natural places (2000), p. 141. J. Coles, « And on they 
went … processions in Scandinavian Bronze Age rock carvings », Acta Archaeologica 74 (2003), p. 211‑50.

183	 H. Morris, « Ancient graves in Sligo and Roscommon », Journal of the Royal Society of Antiquaries of Ireland 
59 (1929), p. 99 ; J. Waddell, « Irish Bronze Age cists », Journal of the Royal Society of Antiquaries of Ireland 
100 (1970), p. 94.



95À la recherche de l’Autre Monde


dans d’autres récits et qui désigne le monde païen de l’Au-delà.184 Son voyage le mène 
sous le «  lac des oiseaux  » ou Loch na nÉn, un «  lieu féérique de douces musiques 
lancinantes, où l’on peut boire de l’hydromel dans des vases clairs, en conversant avec 
l’être aimé ». À juste titre sans doute, Laegaire décida d’y rester et « n’en revint jamais ».185 
Si l’on suit l’hypothèse selon laquelle le lac de la légende se trouve être l’ancien lac de 
Loughnaneane, site proche de la ville de Roscommon, on doit admettre que la découverte 
de l’un des vestiges archéologiques les plus importants d’Irlande de l’ouest dans les terres 
marécageuses entourant ce plan d’eau ne saurait être une simple coïncidence.

L’objet métallique en question, découvert aux alentours de 1840, consiste en un 
assemblage de deux larges bandes de chaînes composées de maillons de bronze, lesquelles 
sont reliées à chacune de leurs extrémités par un grand anneau, au centre duquel se trouve 
un motif en forme de roue, le tout formant une composition décorative ovale (Fig. 4.7).

Malgré l’incomplétude de ce vestige, George Eogan a inféré qu’il était porté sur les 
épaules tel l’insigne d’un rang social élevé, en raison d’une légère courbure observée dans 
les deux parties centrales. Les plus proches parallèles archéologiques se trouveraient, 
selon Eogan, en Europe centrale, parmi les chaînes d’anneaux de l’Âge du Bronze tardif. 
Certains de ces bronzes, ornés de symboles solaires tels que des oiseaux ou des roues, 
avaient de toute évidence des fonctions cérémoniales.186 C’était le cas du seau de Dowris, 
bronze de type continental qui offre un excellent exemple de la manière dont de nouvelles 
modes ont pu être transmises sur de grandes distances dans toute l’Europe préhistorique, 
pour plus tard devenir des offrandes exotiques et de grande valeur à l’Autre Monde.

L’Autre Monde était une terre de paix et de profusion accessible par diverses voies. Si, 
à Loch na nÉn, on y pénétrait à travers le lac, les portes d’accès les plus répandues étaient 
formées par des tumulus. On trouve cette configuration dans le récit De Gabáil int Sída (La 
Prise du tumulus de l’Autre Monde) où le síd de Newgrange est décrit comme un royaume 
merveilleux où l’on trouve trois arbres en fructification perpétuelle, un porc immortel, un 
porc rôti, et une coupe remplie d’une boisson exquise, tout ceci étant « inépuisable ».187 
Quand le légendaire Conn Cétchathach (Conn aux cent batailles) est conduit vers l’Autre 
Monde (cf. chapitre 7), on lui offre une «  portion de viande surdimensionnée à tous 
égards, accompagnée d’une côte de sanglier et d’une côte de bœuf de huit mètres de long 
provenant d’un animal de presque deux mètres et demi de hauteur. »

Cet autre monde était également un pays des morts, où vit une figure mystérieuse 
appelée Donn : ce personnage fait l’objet de peu de références dans les textes anciens, bien 
qu’il soit au cœur d’un corpus important de récits folkloriques. Dans l’un d’eux, Togail 
Bruidne Dá Derga (La Destruction de l’auberge de Dá Derga), Conaire Mór remarque devant 
lui trois cavaliers portant des tuniques et des manteaux rouges, armés d’épées rouges et 
montés sur des chevaux rouges. L’un d’eux déclare sinistrement : « Nous chevauchons les 
destriers de Donn Desscorrach depuis les tertres du síd. Bien que nous semblions en vie, 
nous sommes morts … ».

Celui qu’on surnommait « Donn le ténébreux » régissait le monde des morts et était 
associé à Tech Duinn ou la maison de Donn, une île située au large de la presqu’île de Beara, 

184	 D. Dumville, « Echtrae and immram », Ériu 27 (1976), p. 79.
185	 K.H. Jackson, « The adventure of Laeghaire Mac Crimhthainn », Speculum 17 (1942), p. 384.
186	 G. Eogan, « A composite late Bronze Age object from Roscommon, Ireland », dans W.H. Metz et al. (dir.), 

Patina (2001), p. 231‑40.
187	 Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 145.



96 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

dans le sud-ouest de l’Irlande.188 Pour certains auteurs, ce personnage était l’équivalent 
insulaire du dieu gaulois associé par Jules César à Dis Pater, le dieu romain des morts. 
Certains indices laissent à penser que Donn incarnait une sorte d’ancêtre primordial de 
l’humanité, semblable à la figure de l’ancêtre primitif, seigneur des morts, qu’on peut 
trouver dans la mythologie indo-européenne.189 Cette ancienne signification explique 
peut-être pourquoi il se trouve si rarement représenté dans la littérature de l’Irlande 
ancienne. Il se pourrait, une fois de plus, que la censure des écrivains monastiques ait 
joué un rôle dans cette apparente lacune.190

Ce versant sombre de l’Autre Monde est particulièrement évident dans la tradition 
irlandaise à travers une remarquable série de créatures maléfiques liées, entre autres, à 
Oweynagat. Une noirceur que l’on retrouve dans la description d’Hadès par Homère ou 
dans celles de la déesse Hel en vieux norrois, ou encore, comme l’a démontré Bruce Lincoln, 
dans les légendes iraniennes. Il existait en effet une représentation indo-européenne du 
monde des morts comme un lieu effrayant, sombre et empli de tristesse, parfois grouillant 
de serpents ou d’autres créatures terrifiantes. Cependant, une autre croyance indo-
européenne a aussi entretenu une vision diamétralement opposée de l’Autre Monde, le 
dépeignant comme un domaine paradisiaque réservé à des âmes privilégiées, un monde 
radicalement différent, décrit dans un verset védique comme « d’infini et d’immortalité ».191

188	 K. Müller-Lisowski, « Contributions to a study in Irish folklore », Béaloideas 18 (1948), p. 142‑99. Pour 
Togail Bruidne da Derga (La Destruction de l’auberge de Da Derga), consulter Koch & Carey, The Celtic 
heroic age, p. 162.

189	 J. Carey, «  Donn, Amairgen, Íth and the prehistory of Irish pseudohistory  », Journal of Indo-European 
Studies 38 (2010), p. 319‑41.

190	 P. Mac Cana, The cult of the sacred centre (2011), p. 222.
191	 B. Lincoln, « On the imagery of paradise », Indogermanische Forschungen 85 (1980), p. 151‑64.

Fig. 4.7. Objet constitué de chaines de bronze, qui était peut-être l’insigne d’un 
statut social élevé, porté sur l’épaule, découvert à Loughnaneane près de la ville de 
Roscommon.



97La déesse du cheval


5

La déesse du cheval

L’appellation de « complexe monumental de Navan » est attribuée à un ensemble de plus 
de quarante sites archéologiques réunis dans une région d’intense activité préhistorique 
qui s’étend sur un rayon d’un kilomètre autour de Navan Fort, dans le comté d’Armagh. 
Cette grande enceinte est considérée comme le vestige d’Emain Macha, la capitale de la 
province d’Ulster abondamment citée dans la littérature de l’Irlande ancienne (Fig. 5.1).

À l’ouest de Navan Fort, on trouve Haughey’s Fort, jouxté par le monument appelé « les 
Écuries du Roi » (King’s Stables). Le grand centre ecclésiastique d’Armagh est situé à près de 
deux kilomètres vers l’est. Haughey’s Fort est une colline fortifiée à multiples remparts qui 
fut aménagée autour du xiie siècle avant J.-C. Des fouilles limitées ont révélé des éléments 
d’occupation de haut niveau, et l’importance du lieu est confirmée par la découverte du 
dépôt de Tamlaght, à environ 500 mètres vers le sud-ouest. Retrouvé au sein d’un milieu 
humide, ce dépôt comporte plusieurs objets de bronze, dont une épée pistiliforme, un petit 
bol, des fragments d’une coupe décorée, et un petit anneau. Si l’épée est de fabrication 
indigène, le bol et la coupe étaient des importations prestigieuses d’Europe centrale 
datant approximativement de 1 000 avant J.-C. Ces récipients faisaient sans doute partie 
d’un ensemble d’ustensiles servant à la consommation de boissons ; en cela ils offrent un 
témoignage des longues distances parcourues par certains objets luxueux de bronze.

Les Écuries du Roi, ou King’s Stables, tiennent leur nom d’une croyance populaire 
voulant que les chevaux des anciens rois d’Ulster y étaient traditionnellement hébergés 
et abreuvés. Cependant les fouilles ont révélé que ce monument consistait à l’origine en 
une petite mare artificielle à fond plat. Cette dépression, qui fut creusée à la même date 
que le Fort d’Haughey, contenait des fragments de moules en argile pour la fabrication 
d’épées de bronze, des tessons de poterie, des ossements d’animaux et des parties d’un 
crâne humain. Au nord du Fort de Navan ont été découverts les sites de deux potentielles 
tombes mégalithiques à couloir. Vers le nord-est, on trouve également un petit lac naturel 
du nom de Loughnashade, qui était un lieu privilégié d’offrandes rituelles à l’Âge du Fer : 
une célèbre trompette ornée y a été découverte.192

Les fouilles menées par l’archéologue Dudley Waterman à Navan Fort de 1963 à 1972 
ont donné des résultats exceptionnels. La grande enceinte du Fort couronne une crête 
oblongue ou « drumlin »  : bien qu’elle ne culmine qu’à 60 mètres au-dessus du niveau 

192	 C.J. Lynn, Excavations at Navan Fort (1997), 3. Tamlaght hoard : R.B. Warner, « The Tamlaght hoard », 
Emania 20 (2006), p. 20‑8.



98 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

de la mer, elle bénéficie d’une position dominante et d’une vue dégagée dans toutes 
les directions, en particulier vers le nord-ouest. L’immense enceinte circulaire, d’une 
superficie de 6 ha et d’un diamètre extérieur de 286 mètres, est ceinturée par un fossé 
large et profond et surmontée d’un grand rempart externe. L’une des deux poutres de 
chêne retrouvées dans une fouille au fond du fossé a fourni une date dendrochronologique 
approximative à 95 av. J.-C. Il est ainsi probable que l’enceinte, datant du dernier siècle 
avant J.-C., est contemporaine de l’enceinte de Ráth na Rí, sur la colline de Tara, qui est 
d’un type semblable et comporte un fossé interne.

Fig. 5.1. La vaste enceinte de Navan (ci-dessus) comportant le grand tumulus dans son 
état restauré après l’excavation (ci-dessous).



99La déesse du cheval


Les excavations de Waterman ont été menées sur deux structures apparentes situées à 
l’intérieur de l’enceinte. La première se présentait sous la forme d’un petit fossé annulaire, 
et fit l’objet d’une fouille partielle en 1961, et plus récemment de nouvelles fouilles à petite 
échelle et d’un sondage géophysique. La seconde, fouillée entre 1963 et 1971, consistait 
en un grand tertre circulaire au sommet plat, d’un diamètre de 50 mètres d’une hauteur 
de 6 mètres. Ce tertre était situé au point culminant de la crête, à 55 mètres environ à 
l’ouest-nord-ouest du centre de la grande enceinte. Les deux fouilles ont révélé d’une part 
des preuves d’activité préhistorique prolongée, d’une autre la construction de complexes 
structures circulaires de bois, au sein desquelles se jouaient sans doute davantage des 
pratiques rituelles plutôt que des activités domestiques.

D’après les connaissances actuelles, il semblerait que la conviction des conteurs 
médiévaux, voulant que la grande enceinte ait été une habitation royale, relève d’une 
invention littéraire visant à dissimuler toute association avec une tradition cérémonielle 
païenne. L’univers d’héroïsme et la magnifique demeure royale font l’objet d’une 
description extravagante dans le récit Tochmarc Emire (La Courtise d’Emer) :

Il était une fois à Emain Macha un roi grand et célèbre du nom de Conchobar, fils 
de Fachtna Fathach. Le peuple d’Ulster jouit d’une grande prospérité tout au long 
de son règne. Il y régnait paix, tranquillité, et salutations cordiales. On y trouvait en 
abondance des fruits, de la nourriture et des produits de la mer. Le royaume était 
ordonné par le pouvoir, la loi et la saine gouvernance durant son règne parmi les 
gens d’Erin. La splendide demeure du roi à Emain accueillait la haute société et la 
plus grande prospérité. La résidence était la « Branche Rouge » de Conchobar, conçue 
à l’image du Tech Midchuarta, la salle des Banquets à Tara. Elle comportait neuf 
compartiments s’étendant du foyer jusqu’au mur extérieur. Chacune des cloisons 
de bronze de la maison était d’une hauteur de trente pieds. Des panneaux sculptés 
dans du bois d’if rouge ornaient les pièces. Le plancher était en bois et le toit était en 
tuiles. Le compartiment de Conchobar, situé à l’avant de la maison, comportait un 
plafond d’argent et des colonnes de bronze. Les chapiteaux dorés, ornés de pierres 
fines, brillaient de telle sorte que la nuit y semblait pareille au jour … .193

Cette description comparable à celle de la maison royale d’Ailill et de Medb à Rathcroghan, 
semble être un lieu commun littéraire applicable à toutes les résidences royales.194 Tandis 
que les récits héroïques du Cycle d’Ulster célèbrent les exploits des guerriers des Ulaid, 
peuple d’Ulster, et en particulier de Cú Chulainn, et sont centrés sur le roi Conchobar et 
sa cour, tout dans son contenu ne relève pas de la création littéraire. Ainsi, comme nous 
l’avons remarqué dans le récit de la naissance de Cú Chulainn, l’histoire d’Emain Macha 
se fonde également sur des thèmes et figures mythiques plus archaïques, tels que la déesse 
de la souveraineté, la mythologie solaire, et l’Autre Monde.

Selon le Dindshenchas en prose d’Ard Macha (Armagh), les diverses manifestations 
d’une divinité se reflètent dans les toponymes « Emain Macha » et « Ard Macha » :195

193	 T.P. Cross & C.H. Slover, Ancient Irish tales (1935), p. 153, traduction de Kuno Meyer.
194	 J.P. Mallory & M.G L. Baillie, « Tech ndaruch : the fall of the house of oak », Emania 5 (1988), p. 27.
195	 Wh. Stokes, « The prose tales of the Rennes Dindsenchas », Revue celtique 16 (1895), p. 44 ; M.B. Ó Mainnín, 

« ‘Co mBeith a Ainm Asa’ », dans R. Ó hUiginn & B. Ó Catháin (dir.), Ulidia 2 (2009), p. 195‑207.



100 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Macha, femme de Nemed, fils d’Agnomain, mourut là (Mag Macha) et elle fut 
enterrée, et ce fut la douzième plaine défrichée par Nemed. Il la donna à sa femme 
pour qu’elle portât son nom. D’où Mag Macha, « la plaine de Macha ».

Autrement  : Macha, fille d’Aed le Rouge, fils de Badurn  - c’est par lui qu’Emain 
fut tracée - fut enterrée là quand Rechtaid à l’avant-bras rouge la tua. C’est pour sa 
lamentation que fut faite Oenach Macha, l’assemblée de Macha. D’où « Mag Macha ».

Autrement  : Macha, femme de Crund, fils d’Agnomain, vint ici courir contre les 
chevaux du roi Conchobar, car son mari avait dit que sa femme était plus rapide. La 
femme attendait alors un enfant : elle demanda un délai, jusqu’à ce que son ventre 
fût retombé. Cela ne lui fut pas accordé. La course fut donc faite et Macha fut la plus 
rapide. Quand elle atteignit l’extrémité de la prairie, elle donna naissance à un garçon 
et à une fille, qui furent nommés Fír et Fíal, « Vrai » et « Modeste ». Elle déclara que 
désormais les Ulaid connaîtraient la faiblesse de l’accouchement chaque fois que 
les saisirait une nécessité. Les Ulaid souffrirent donc de cette faiblesse pendant une 
neuvaine, du règne de Conchobar au règne de Mal, fils de Rochraide « au grand cœur ». 
On dit qu’elle était Grían Banchure, le « Soleil des femmes », fille de Mider de Brí Léith. 
Après cela elle mourut, on creusa sa tombe à Ard Macha, on fit sa lamentation et on 
dressa sa stèle. D’où Ard Machae, signifiant la « hauteur de Macha ».

Si la créativité étymologique reste une caractéristique attendue de la tradition du dind-
shenchas, ce récit est bien plus qu’un simple conte de fées riche en jeux de mots. Comme le 
souligne Marie-Louise Sjoestedt dans son ouvrage de référence Dieux et Héros des Celtes, 
paru en 1940,196 on y fait référence à pas moins de trois femmes différentes répondant 
au nom de Macha. Une multiplicité interprétative également notée par Mac Cana, qu’on 
retrouve dans les mythes anciens. Ce procédé ne témoigne pas forcément d’une contra-
diction : il s’agirait de versions différentes retenues, qui se confirment et se complètent 
mutuellement.

La première femme de ce trio est l’épouse de Nemed, chef de la troisième des invasions 
mythiques relatées dans le Lebor Gabála Érenn (Le Livre des Conquêtes de l’Irlande). Elle 
est spécifiquement associée à la plaine de Macha, Mag Macha, et n’incarne en cela qu’un 
exemple parmi tant d’autres de déesse associée à une terre féminisée. Dans une autre 
version du dindshenchas d’Ard Macha, cette première Macha est une prophétesse qui, 
suivant une vision prémonitoire, prédit le carnage de la Táin Bó Cúailnge : « C’est elle qui 
vit dans son sommeil tout le mal, la dureté et les querelles qui allaient s’abattre, au point 
que son cœur se brisa en elle ».197 Dans une autre manifestation (considérée par certains 
comme une quatrième Macha), cette Macha est aussi identifiée comme l’une des grandes 
déesses de la guerre, aux côtés des figures de Badb ou de la redoutable Morrígan, «  les 
dirigeantes de batailles féroces, les filles merveilleuses d’Ernmas ».198

La deuxième Macha citée est la fille d’Áed Rúad, présentée de manière plus approfondie 
dans une description d’Emain Macha, dans le Dindshenchas métrique :199

196	 M-L. Sjoestedt, Gods and heroes of the Celts, traduit par Myles Dillon (1949), p. 26.
197	 Wh. Stokes, « The Edinburgh Dinnshenchas », Folklore 4 (1893), p. 481.
198	 Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 247.
199	 E. Gwynn, The Metrical Dindshenchas Part IV, p. 308.



101La déesse du cheval


Emain Macha, d’où ce nom vient-il ? C’est une histoire simple. Macha à la Chevelure 
Rouge, fille d’Aed le Rouge, le fils de Badurn, fit construire la forteresse par les fils 
de Dithorba. Lorsqu’ils étaient en exil dans les déserts de Boirenn, elle vint à eux 
déguisée en lépreuse tandis qu’ils étaient occupés à rôtir un sanglier dans la forêt. 
Chacun d’eux l’emmena tour à tour pour s’unir à elle, et elle en profita pour les 
attacher solidement les uns aux autres. Par la suite, elle ramena ainsi avec elle à 
Emain ces cinq fils, dont les noms étaient Baeth, Brass, Betach, Uallach et Borbchass. 
Elle leur ordonna d’y ériger une forteresse, car elle préférait les réduire en servitude 
que les tuer. Elle traça le cercle de la forteresse avec sa broche et ils commencèrent la 
construction. Ainsi, le nom « Emain » provient de « eó-muin », c’est à dire « la broche 
de la gorge de Macha ». Mais il faudra lire la Succession des Rois pour connaître toute 
l’histoire, que j’ai ici omise par souci de concision.

Cette Macha à la chevelure rousse se voit donc selon la légende attribuer la création de 
l’enceinte d’Emain Macha et c’est à sa mémoire que fut établie l’assemblée « óenach », ou 
« aonach » en irlandais moderne. Elle est également définie comme l’épouse de Cimbáeth 
dans le Dindshenchas en prose. Fille d’un roi, elle s’est accaparé le royaume de Cimbáeth, 
qu’elle épousera par la suite, avant de le reprendre à Díthorba et de capturer les cinq 
fils de ce dernier. Elle apparaît ainsi comme une figure martiale, régnant sur l’Irlande 
pendant un temps, et repoussant par la force ceux qui s’opposent à sa souveraineté.

La troisième Macha donne son nom à Emain Macha au moment où elle donne naissance 
à des jumeaux (« emain »), un garçon et une fille. La deuxième version de Noínden Ulad (La 
Neuvaine des Ulaid) propose l’explication la plus approfondie sur ce nom :200

D’où vient la faiblesse des Ulaid ? C’est une histoire simple. Crunniuc, fils d’Agnomain 
d’Ulaid, était aubergiste et possédait en outre cent vaches. Il vivait dans la nature 
sauvage des montagnes et avait plusieurs fils. Sa femme était morte. Un jour qu’il était 
seul dans sa maison, il vit une femme d’apparence distinguée entrer dans son logis. 
La femme se mit tout de suite à préparer un repas, comme si elle avait toujours vécu 
là. Quand vint la nuit, elle s’occupa de la famille de Crunniuc sans rien demander. Elle 
dormit auprès de Crunniuc cette nuit-là. Elle resta longtemps à ses côtés après cela, et 
grâce à elle, il ne leur manqua plus rien, ni nourriture, ni vêtement, ni richesse.

Peu de temps après cela, une assemblée fut tenue par les Ulaid. Les Ulaid avaient 
l’habitude de se rendre ensemble à l’assemblée, hommes et femmes, garçons et filles. 
Crunniuc se rendit comme tout le monde à l’assemblée. Il était bien vêtu et avait 
bonne mine. La femme lui dit : « Je te conseille de ne pas dire de parole imprudente ». 
« Cela n’arrivera pas », répondit-il.

L’assemblée fut réunie. On amena le char du roi dans le champ à la fin du jour. Le 
char et les chevaux remportèrent la victoire. La foule s’écria : « Il n’y a rien de plus 
rapide que ces chevaux ». Crunniuc rétorqua alors : « Ma femme est plus rapide ». À ces 
mots, le roi ordonna son arrestation. L’incident fut rapporté à la femme de Crunniuc. 
« Je suis incapable de le délivrer », dit-elle, « car je suis enceinte ». Le messager lui 
répondit : « Il y a peut-être exemption, mais on le tuera si tu ne viens pas ».

200	 Selon la traduction de G. Toner, « Emain Macha in the literature », Emania 4 (1988), p. 32.



102 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Elle se rendit alors à l’assemblée, et on l’attacha comme une jument à une entrave. 
« Aidez-moi », dit-elle aux gens, « car chacun de vous est né d’une mère. Attendez au 
moins que j’aie accouché. » Cela lui fut refusé. « Très bien », dit-elle, « il en viendra un 
mal plus grand encore, qui tombera sur tous les Ulaid pendant longtemps ». « Quel est 
ton nom ? », demanda le roi. « Mon nom et le nom de ma descendance resteront pour 
toujours sur le lieu de cette assemblée : je suis Macha, fille de Sainreth mac Imbaith ».

Elle entama alors une course contre le char, et lorsque celui-ci atteignit la fin du 
terrain, elle accoucha devant lui de jumeaux, un garçon et une fille. C’est de là que 
vient le nom d’Emain Macha. À leur naissance elle poussa un grand cri  : les hommes 
qui l’entendirent furent victimes de ce sort et jetés dans un état de faiblesse pendant 
cinq jours et quatre nuits. Tous les hommes d’Ulster étaient réunis là en ce jour, et tous 
furent frappés à jamais par ce mal, jusqu’à la neuvième génération de chaque homme 
présent. Cinq jours et quatre nuits, ou cinq nuits et quatre jours. Ainsi naquit la faiblesse 
des Ulaid. Lors de cette affliction, la force de chaque homme d’Ulster devint celle d’une 
femme en couches, et ce pour neuf générations. Il restait en Ulster trois sortes de gens que 
la faiblesse n’atteignait pas : les enfants, les femmes et Cú Chulainn. La période durant 
laquelle ce sort affligea les Ulaid commença au temps de Crunniuc, fils d’Agnomain, fils 
de Curir Ulad, fils de Fiatach, fils d’Urmi, jusqu’au temps de Forc, fils de Dallán, fils de 
Mainech, fils de Lugid, etc. Curir Ulad fut le roi qui donna son nom au peuple des Ulaid.

Voici d’où proviennent la neuvaine des Ulaid et le nom d’Emain Macha.

La troisième Macha est ainsi l’épouse surnaturelle d’un riche homme mortel qui possède 
« une centaine de vaches » : leur union a d’ailleurs accru ses richesses. Par la déclaration 
vantarde devant l’assemblée ou óenach, celui-ci viole la promesse de discrétion faite à 
sa femme. Sa femme enceinte est ainsi forcée à courir, comme une jument, contre les 
chevaux du roi. Elle donne naissance à des jumeaux, un garçon et une fille, et jette sur 
les hommes d’Ulster (Fig. 5.2) un sort qui les force à endurer, pendant neuf générations, 
la même faiblesse qu’elle a subie. Cú Chulainn, qui en est prémuni, demeure le seul 
guerrier capable de défendre la province d’Ulster lors de l’attaque de Medb et du peuple 
de Connacht, comme on le raconte dans la Táin Bó Cúailnge.

Tout en offrant une explication de l’origine du nom Emain Macha, cette histoire se prête 
à des interprétations moins évidentes. Comme il s’agit d’un récit mythique, sa signification 
culturelle a pu évoluer au fil du temps. Ainsi, Noínden Ulad peut tout à fait être étudiée en 
tant récit édifiant visant à véhiculer des valeurs morales. Cette intention est évidente dans 
les noms des jumeaux Fír et Fíal, signifiant « Vrai » et « Modeste ». Pour Bernard Martin, 
la détresse de Macha et son exposition au regard des spectateurs constituaient un affront 
à certains idéaux sociaux, selon lesquels les hommes déniant aux femmes leur droit à la 
pudeur risquaient de perdre leur véritable masculinité. La « vérité » des hommes et rois et 
la « pudeur » des femmes étaient des socles sociétaux indissociables. Comme l’a expliqué 
Bernard Martin, les contes moraux traditionnels existent pour être racontés à maintes 
reprises, qu’il s’agisse des récits héroïques de Cú Chulainn ou de contes plus sombres 
comme celui du sort jeté aux Ulaid, qui semble fort opposé aux idéaux du juste et du 
Bien.201 En outre, comme l’a souligné Máirín Ní Dhonnchadha, il est possible d’interpréter 

201	 B.K. Martin, «  ‘Truth’ and ‘Modesty’: a reading of the Irish Noínden Ulad », Leeds Studies in English 20 
(1989), p. 99‑117.



103La déesse du cheval


ce dernier conte comme un récit édifiant, montrant l’importance de maintenir séparées 
sphère domestique et domaine public  : Macha, l’épouse parfaite, aurait dû, selon la 
tradition, rester à la maison, loin de l’assemblée royale.202

Dans ces trois manifestations, Macha est toujours une déesse liée à la terre et à la 
fertilité. Comme l’a souligné Dumézil, Macha, l’épouse de Nemed, était également 
prophétesse, Macha la fille d’Aed Rúad était guerrière. Quant à la troisième Macha, elle 
incarnait la prospérité et la sexualité. Selon Dumézil, ce trio reflète une idéologie indo-
européenne tripartite du sacré, de la loi martiale et de l’abondance.203 Il met en exergue, 
par ailleurs, le fait que Macha épouse de Nemed et Macha femme de Crunniuc (ou Crund) 
avaient toutes deux pour mari le fils d’Agnomain : il en tira l’hypothèse qu’une déesse bien 
antérieure, d’une seule et même identité, avait préexisté à Macha.

Si Mac Cana jugeait plausible l’idée d’un trio de Macha, Carey s’attacha à souligner 
que la figure légendaire de Nemed était quasiment inconnue en dehors de l’univers 
inventif du Lebor Gabála Érenn (Livre des Conquêtes de l’Irlande). Selon Carey, le 

202	 M. Ní Dhonnchadha, « Gormlaith and her sisters c.750‑1800 », dans A. Bourke et al., The Field Day anthology 
of Irish writing, vol. 4 (2002), p. 166- 272. Voir la section consacrée à « Noínden Ulad (The Debility of the 
Ulidians) », p. 173‑4.

203	 G. Dumézil, « Le trio des Macha », Revue de l’histoire des religions 146 (1954), p. 5‑17 ; Mythe et épopée, vol. 
1 (1968), p. 602.

Fig. 5.2. Illustration 
intitulée « Macha curses 
the men of Ulster » 
(« Macha jette un sort 
aux hommes d’Ulster ») 
par Stephen Reid, pour 
l’ouvrage Cuchulain 
d’Eleanor Hull, 1909.



104 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

personnage de Macha épouse de Nemed devait être envisagée comme une déclinaison 
parmi d’autres de la figure de la prophétesse, souvent déesse de la guerre, qui apparaît 
avant une bataille pour en prédire l’issue. Les deux autres manifestations de Macha 
illustrent une dualité omniprésente chez les divinités féminines de la mythologie 
irlandaise, qui sont à la fois ou alternativement déesses de la guerre, et déesses de la 
terre et de la prospérité.204 Dans son étude approfondie de cette figure complexe et de ses 
variantes dans les trois versions de Noínden Ulad, Gregory Toner prend le parti de croire 
que cette déesse hippomorphique de la fertilité est davantage l’invention de savants 
médiévaux que le reliquat d’une croyance païenne.205

Il est évident que tous les personnages féminins de légende n’étaient pas des déesses 
de la souveraineté : la forte popularité de cette figure pourrait indiquer que cette tendance 
à la déification fut souvent excessive et galvaudée.206 Toutefois, dans ce cas précis, la 
référence locale et la symbolique régionale sont significatives, et le lien établi entre 
chaque Macha et le territoire d’Emain Macha, ainsi que les actions de la troisième Macha 
dans la maison de Crunniuc, laissent peu de place au doute. Son comportement ritualisé, 
plus évident dans la première version de Noínden Ulad, présente l’image d’une femme 
de l’Autre Monde prenant le contrôle du domaine domestique. Ainsi, elle entre trois fois 
dans la maison et se tourne deux fois « deiseal », soit dans le sens favorable du soleil, pour 
accéder à la cuisine et aller au lit de Crunniuc.207

Macha - Rhiannon - Épona
Le lien établi entre Macha et les chevaux est prépondérant : on trouve par ailleurs dans 
ces textes des niveaux de sens plus anciens et profonds. Ainsi, l’un des deux chevaux du 
char de Cú Chulainn se nommait Liath Macha, ou « le gris de Macha » : ces deux chevaux 
étaient peut-être les poulains jumeaux nés au moment de la naissance du héros. Liath 
Macha était un animal puissant, qui « versa de grandes larmes de sang » avant la mort de 
Cú Chulainn, et, qui, bien que mortellement blessé, secourut son maître de l’ennemi, « en 
tuant cinquante de ses dents et trente de chaque sabot ».208

Le lien entre Macha et les chevaux ressort aussi de l’épisode de sa course contre le char 
à Emain Macha, qui fait peut-être référence à des rituels équestres tenus à Navan associés 
à la déesse et à la royauté sacrée. Certes, le fait que Macha participe à une course de 
chevaux et maudisse les hommes d’Ulster n’implique pas une association systématique du 
personnage aux chevaux. Ce lien a par ailleurs rejeté par Françoise Le Roux et Christian-J. 
Guyonvarc’h. Derrière la figure trifonctionnelle ne se cache pour eux qu’une seule Macha : 
la déesse guerrière dont le nom évoque la terre et la fécondité.209

204	 P. Mac Cana, Celtic mythology, p. 90 ; J. Carey, « Notes on the Irish war-goddess », Éigse 19 (1983), p. 263‑75.
205	 G. Toner, « Macha and the invention of myth », Ériu 60 (2010), p. 81‑109.
206	 M. Ní Dhonnchadha, « On Gormfhlaith daughter of Flann Sinna and the lure of the sovereignty goddess », 

dans A.P. Smyth (dir.), Seanchas (2000), p. 230.
207	 L’aspect ritualisé de cet épisode dans la maison de Crunniuc est analysé par P. Mac Cana, «  The Irish 

analogues of Mélusine », dans P. Lysaght et al. (dir.), Islanders and water-dwellers (1999), p. 154‑7, et dans 
The cult of the sacred centre (2011), p. 126. Ce texte est reproduit dans M. Ní Dhonnchadha, « Gormlaith 
and her sisters », p. 173.

208	 « The Death of Cú Chulainn as related in the Book of Leinster », dans Koch & Carey (dir.) The Celtic heroic 
age, p. 124.

209	 F. Le Roux & C-J. Guyonvarc’h, Mórrígan - Bodb - Macha (1983), p. 45, 135.



105La déesse du cheval


Nombre d’auteurs, cependant, considèrent Macha comme l’équivalent irlandais de 
Rhiannon, au pays de Galles ou, d’Épona, la déesse hippomorphe gauloise. Le nom de 
Rhiannon est dérivé de *Rigantona, « la grande reine », figure apparaissant dans le recueil 
de contes Pedair Cainc y Mabinogi (Les Quatre Branches du Mabinogi), rédigé entre la fin 
du xie et le début du xive siècle.210

Dans la première branche du Mabinogi, Rhiannon apparaît comme une figure de 
l’Autre Monde montée sur un grand cheval blanc. Dans le sud-ouest du Pays de Galles, 
Pwyll, est Seigneur de Démétie, et porte également le titre de Pen Annwfn, « Seigneur de 
l’Autre Monde ». Il aperçoit la mystérieuse cavalière et la poursuit. Bien qu’elle n’accélère 
jamais son trot tranquille, il ne parvient pas à rattraper son cheval enchanté. Enfin, celle 
qu’il décrit comme la « femme-cheval » s’arrête, se tourne vers lui et lui révèle qu’elle a 
décidé de n’avoir pas d’autre époux que lui. Pwyll est ainsi dupé dans un engagement 
imprudent, et est obligé d’autoriser les fiançailles de Rhiannon à un certain Gwyll, qui est 
finalement trompé et persuadé de retirer sa demande. Quelque temps après le mariage 
de Pwyll et Rhiannon, celle-ci donne naissance à un fils. Or cette nuit même, l’enfant 
disparaît. Accusée d’infanticide, Rhiannon est condamnée pendant sept ans à servir de 
monture, telle une jument, aux visiteurs à l’entrée de la résidence royale.

Teyrnon Twrf Liant (*Tigernos ou « le grand seigneur »), seigneur de Gwent et réputé 
« meilleur homme du monde », possède une jument qui pouline avec une grande régularité 
chaque année aux calendes de mai, mais dont les poulains sont systématiquement volés. 
La nuit de la naissance de l’enfant de Pwyll et Rhiannon, il réussit à empêcher le vol du 
poulain, et découvre alors devant son portail un nouveau-né. Lors des quatre années qui 
suivent, l’enfant connaît une croissance fulgurante, et le poulain est son fidèle compagnon. 
Un jour, Teyrnon reconnaît le garçon comme le fils de Pwyll et l’emmène à la cour, où 
Rhiannon est libérée de son châtiment et de son « pryderi » (tourment). Le fils est ainsi 
nommé Pryderi, car c’est le premier mot que prononce Rhiannon quand elle est délivrée 
de son tourment.

Si le Mabinogi est un cycle complexe combinant l’histoire aristocratique locale et 
de nombreux motifs littéraires du folklore international, on y trouve également de 
nombreuses traces de thèmes mythiques ayant trait en particulier à l’Autre Monde et 
aux êtres surnaturels. Tout comme Macha, Rhiannon y est présentée comme une déesse 
de la souveraineté. Son caractère littéraire, conféré par des qualités magiques et un lien 
équin, ne fait certes aucun doute, mais il semble que ses principales caractéristiques 
soient d’ordre divin. Ainsi, elle décide en toute suprématie le candidat masculin le plus 
seyant pour le trône royal : portant son choix sur Pwyll, elle lui offre un festin. Il atteint la 
sagesse, consomme son mariage et malgré diverses difficultés, obtient un fils et assure la 
succession dynastique.211

Outre ce contenu surnaturel, les autres fils littéraires reliant les histoires de Macha 
femme de Crunniuc et de Rhiannon sont rares, certes, mais persuasifs. Ces récits 
comportent des éléments communs : l’occurrence d’une course de chevaux de caractère 
surnaturel ou un défi opposant une déesse à un roi. On y trouve aussi des doubles 

210	 P.K. Ford, The Mabinogi and other medieval Welsh tales (2008), p. 35. M. Green, Celtic goddesses (1995), p. 47.
211	 C.A. McKenna, «  The theme of sovereignty in Pwyll  », Bulletin of the Board of Celtic Studies 29 (1980), 

p. 35‑52 ; J.T. Koch, « A Welsh window on the Iron Age : Manawydan, Mandubracios », Cambridge Medieval 
Celtic Studies 14 (1987), p. 33.



106 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

naissances : des jumeaux dans le récit de Macha, un poulain et un garçon (Pryderi) dans 
celui de Rhiannon. Par ailleurs, les deux femmes font l’objet des remarques irréfléchies 
de leurs compagnons respectifs, et subissent en conséquence l’humiliation d’une 
réification : celle-ci s’exprime dans les deux cas par un effacement de la distinction entre 
la condition de cheval et celle de femme.212

La dimension équine suggère un lien avec Épona, déesse du cheval bien connue 
dans le monde Gallo-Romain, et présente dans nombre d’inscriptions, de bas-reliefs et 
de sculptures, notamment en Gaule et en Rhénanie. Son origine celtique est manifeste, et 
les caractéristiques associées avec Macha et Rhiannon sont les vestiges d’une mythologie 
qui autrefois reliait Épona aux rituels équestres et royaux. Son nom est dérivé du indo-
européen *ekwos (cheval) ou ech en vieil irlandais. Elle est invariablement représentée 
accompagnée d’un ou plusieurs chevaux, parfois une jument et un poulain. Elle semble 
avoir été vénérée en qualité de protectrice des chevaux et de garante des valeurs de 
prospérité et de fécondité. En Grande-Bretagne, il existe quatre ou cinq dédicaces ou 
représentations connues d’Épona  : elles comprennent les fragments d’une statuette en 
pierre découverte à Colchester, ainsi qu’une inscription gravée sur un autel romain du 
mur d’Antonin en Écosse.213

On trouve cependant d’autres références à la nature équine de Macha. Citons ainsi 
l’histoire de Fergus mac Róich, un héros d’Ulster, personnage important dans la Táin 
Bó Cúailnge. Ancien roi d’Ulster, Fergus est un allié de Medb, réputé pour ses prouesses 
sexuelles remarquables. Próinséas Ní Chatháin indiqua que Roach/Róch, homme de 
l’ombre, souvent considéré comme le père du viril Fergus, lui a transmis la puissance du 
« grand cheval »  (Ro-ech). En ce qui concerne la mère de Fergus, elle est évoquée dans 
le récit du xiie siècle Cóir Anmann (La Convenance des noms) comme à l’origine de deux 
traditions. La première a trait à Róich, fille d’Eochaid fils de Daire. La seconde fait allusion 
à une certaine Róch, fille de Ruadh fils de Derg Dathfhola, qui vint du Síd. En bref, la figure 
Roach/Róch est manifestement féminine. Comme le suggère Próinséas Ní Chatháin, le nom 
de Ro-ech se comprend davantage comme « la grande jument », équivalent irlandais de la 
déesse-jument Épona.214

Le celtiste Garrett Olmsted a pour sa part soutenu que Roech (génitif de Roich) pouvait 
être un autre nom donné à Macha. Le nom Macha serait ainsi un développement secondaire 
qui s’entendrait au sens de « champ » ou « plaine », et relié à macha, terme désignant un 
enclos pour la traite, et à machaire, désignant un grand champ ou une prairie.215

212	 S. O’Brien, « Dioscuric elements in Celtic and Germanic mythology », Journal of Indo-European Studies 10 
(1982), p. 121 ; J. Gricourt, « Epona - Rhiannon - Macha », Ogam 6 (1954), p. 26.

213	 M. Euskirchen, « Epona », Bericht der Römisch-Germanischen Kommission 74 (1993), n°143, 226 (?), 256‑8 ; 
M. Green, Symbol and image in Celtic religious art (1989), p. 16 ; K.M. Linduff, « Epona : a Celt among the 
Romans », Latomus 38 (1979), p. 817‑37 ; A. Ross, Pagan Celtic Britain (1967), p. 224.

214	 P. Ní Chatháin, « Traces of the cult of the horse in early Irish sources », Journal of Indo-European Studies 19 
(1991), p. 124‑31. R. Ó hUiginn met en évidence la fragilité d’une tradition de la figure féminine de Roach : 
« Fergus, Russ and Rudraige », Emania 11 (1993), p. 33.

215	 G.S. Olmsted, The gods of the Celts, p. 43, 169, 378. Máirín Ní Dhonnchadha m’a indiqué que la déclaration 
d’Olmsted selon laquelle l’expression « Aed Abaid Essa Ruaid » peut être reliée à « ro-fhessa » est parfois 
mal interprétée. À propos des toponymes  : J.B. Arthurs, «  Macha and Armagh  », Bulletin of the Ulster 
Place-name Society 1 (1953), p. 25‑9  ; K. Muhr, « The early place-names of County Armagh », Seanchas 
Ardmhacha 19 (2002), p. 1‑54.



107La déesse du cheval


Si les épithètes « la grande jument » ou « le grand cheval » étaient ainsi associés à la 
déesse hippomorphe insulaire, ils pourraient constituer l’indice d’une autre représentation 
fascinante de cette figure insaisissable. Dans une étude de l’iconographie du célèbre 
chaudron de Gundestrup, Olmsted a soutenu, de manière cependant peu convaincante, 
que certaines scènes d’une version gauloise de la Táin Bó Cúailnge sont représentées sur 
certains panneaux. Il a suggéré, en particulier, que certains motifs schématisés sur l’un 
d’eux représentent la reine Medb. Ces motifs comptent notamment le buste d’une déesse 
se tenant entre deux éléphants stylisés tournés vers elle, deux symboles en forme de 
roue, et d’autres animaux fantastiques positionnés au-dessous. Selon Olmsted, la scène 
dépeindrait un événement narré au début de l’épopée, lorsque Medb, montée sur son 
char avec huit de ses hommes, fait le tour de son campement. Les roues représenteraient 
le char et les éléphants (qui renvoient à la puissance militaire de Rome) reflèteraient la 
nature belliqueuse de la reine.216

Or une explication alternative, davantage plausible, peut être proposée pour 
interpréter l’image de ce buste de femme entre deux éléphants. Ces bêtes exotiques et trois 
autres animaux fantastiques pourraient renvoyer au thème récurrent de la « Maîtresse 
des animaux ».217 Ceci étant, la mise en exergue de cette figure entre deux animaux fait 
écho à une série de sculptures représentant Épona.

En effet, Épona est souvent représentée montée en amazone sur un cheval. Dans 
certains cas cependant, notamment en Allemagne, elle apparaît debout ou assise entre 
deux chevaux.218 Les bêtes sont tantôt tournées vers Épona, tout comme les éléphants de 
Gundestrup, et tantôt lui tournent le dos : c’est ce qu’on observe sur le seau de Marlborough. 
Ce récipient de l’Âge de Fer, qui proviendrait d’une sépulture du Wiltshire, est décoré d’une 
applique de bronze ornée d’un visage, probablement de femme, flanqué de part et d’autre 
de deux têtes de chevaux.219 Il est tout à fait possible qu’un éléphant immense et exotique 
ait été considéré comme un cheval géant en Europe celtique : cet animal a ainsi pu illustrer 
les attributs puissants du « grand cheval »,220 il est donc plausible que les images observées 
sur les artefacts de Gundestrup et de Marlborough soient des représentations de la déesse 
du cheval.

Les liens établis entre Macha et Navan nous permettent de supposer que les rituels 
équins avaient une importance particulière dans ce lieu. Ces activités faisaient partie du 
rassemblement de l’óenach, auquel les récits faisait souvent référence  : cet évènement 
nécessitait un campement et comprenait des courses de chevaux et la distribution de 
boissons à volonté221 Si l’on ignore toujours où il se déroulait, la commune d’Enagh, au sud 

216	 G.S. Olmsted, « The Gundestrup version of Táin Bó Cuailnge », Antiquity 50 (1976), p. 95‑103 ; The Gundestrup 
cauldron (1979), 211 ; son argument selon lequel les représentations de chevaux aux museaux incurvés 
ou ressemblant à une vrille sont comparables à des trompes d’éléphants illustrées sur certains pièces 
de monnaie gauloises et sur le seau de Marlborough, et pourraient ainsi représenter des « éléphants-
chevaux  » possédant un mélange de caractéristiques, est quelque peu problématique, étant donné le 
degré élevé de stylisation.

217	 M. Green, Symbol and image (1989), p. 24.
218	 M. Euskirchen, « Epona », Bericht der Römisch-Germanischen Kommission 74 (1993), Types VI et VII.
219	 Consulter l’ouvrage d’E.M. Jope, Early Celtic art in the British Isles (2000), p. 98 et pl. 148d.
220	 L.S. Oaks, « The goddess Epona », dans M. Henig & A. King (dir.), Pagan gods and shrines of the Roman 

Empire (1986), p. 77‑83.
221	 E. Bhreathnach, Tara. A select bibliography (1995), p. 78.



108 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

de Navan Fort, a été suggérée,222 entre autres localités possibles, notamment Drumconwell 
(site où a été découverte une pierre ogamique).223

Il se peut que d’autres activités équines aient eu lieu à Navan Fort, et certaines 
pourraient avoir fait partie du hieros gamos. Le mariage sacré irlandais ou banais rígi 
(c’est à dire ban+feis « femme-mariage », + rígi « royauté ») était un accouplement rituel 
lors duquel une déesse mythique de la souveraineté accordait le droit de régner à un roi 
qui couchait de manière symbolique (feis) avec elle. On trouve une référence succincte à 
un feis dans une version de Cath Maige Rath (La Bataille de Moira): « ite teora feisa hErenn 
.i. feis Eamna feis Temra fes Chruachna » (« Il y a trois feisa en Irlande : le feis d’Emain, le feis 
de Tara et le feis de Crúachain »).224 Cependant, le mot feis a généralement la signification 
de « festin », par conséquent on ne peut affirmer avec certitude qu’il renvoie au mariage 
sacré.

Le tertre de Navan
Au commencement des fouilles au grand tertre de Navan, en 1963, on anticipait sans doute 
la découverte d’une tombe à couloir semblable à Newgrange. Après tout, les fouilles de 
Seán P. Ó Ríordáin au « Tumulus des Otages » sur la colline de Tara, dix ans auparavant, 
avaient permis d’excaver une petite tombe mégalithique de ce type. Or le tertre de Navan 
(Fig. 5.1) a défié toutes les attentes. Les deux tiers du site ont été fouillées, tandis que le 
tiers restant, dans la partie la plus basse du monument, au nord, fut laissé intact, à des 
fins d’explorations futures.225 Après les fouilles, le tertre fut restauré à son état d’origine.

Le retrait des couches supérieures du tertre révéla que des plaques d’argile et des 
mottes de gazon furent soigneusement disposées, sur une épaisseur de 2,5 mètres au 
centre, pour recouvrir un grand cairn de pierres. Une séquence semblable fut identifiée 
dans le Tumulus des Otages. Or la ressemblance s’arrête là  : le cairn, d’un diamètre de 
37,5 mètres et d’une hauteur de 2,8 mètres au centre, ne contenait pas de tombeau. Sa 
surface était divisée de façon radiale à partir du centre, en sections bien définies quoique 
légèrement irrégulières, par des alignements de pierres de tailles différentes, caractérisés 
par de légères variations dans la hauteur, dans l’arrangement ou dans l’assemblage 
(mélanges variés d’argile, de terre et de pierres). Ces segments radiaux, dont au moins une 
douzaine a été retrouvée, ne s’étendaient pas vers la partie inférieure du cairn.

Le cairn renfermait une sorte de charpente en bois : en effet, les fouilles révélèrent 
des creux laissés par la décomposition de poteaux verticaux. Au centre, un trou de 
1,5 mètre de profondeur dans les pierres du cairn, accueillait vraisemblablement un 
énorme pilier, point de rayonnement des lignes de segmentation. Les cavités des autres 
poteaux, encore visibles lors des fouilles, avaient une profondeur de 1,7 mètres dans 
le cairn. Elles étaient autrefois plus profondes, et leurs parties supérieures avaient été 
rebouchées sous l’effet du mouvement des pierres aux niveaux supérieurs du cairn. La 
base de ces poteaux était fixée dans des trous creusés en terre sous le cairn  : lors du 
retrait de cette masse de pierres, les caractéristiques de cette structure enveloppée par 
le cairn sont apparues avec netteté.

222	 J.P. Mallory, « The literary topography of Emain Macha », Emania 2 (1987), p. 15.
223	 R.B. Warner, « The Drumconwell Ogham », Emania 8 (1991), p. 43‑50  ; « Emania varia 1 », Emania 12 

(1994), p. 69.
224	 C. Marstrander, « A new version of the Battle of Mag Rath », Ériu 5 (1911), p. 232.
225	 C.J. Lynn, Excavations at Navan Fort (1997) ; Navan Fort. Archaeology and myth (2003).



109La déesse du cheval


Cette construction consistait en un immense bâtiment circulaire d’environ 40 mètres 
de diamètre, composé de cinq rangées concentriques de poteaux verticaux disposés à 
intervalles réguliers, autour d’un grand pilier central (Fig. 5.3).

L’anneau extérieur comptait environ trente-quatre cavités d’une profondeur et 
d’un diamètre de 1,25 mètres, et espacées d’environ 3,5 mètres. Chaque cavité contenait 
initialement un seul poteau (ultérieurement, un deuxième poteau adjacent identique y 
fut placé). Certains ont postulé que ces poteaux étaient reliés entre eux par une paroi 
constituée de planches horizontales fixées dans une tranchée peu profonde, pour former 
un mur extérieur. Cette hypothèse est peut-être vraie, cependant on n’a pu identifier de 
traces manifestes de planches horizontales que dans un secteur de la tranchée, situé entre 
deux cavités à l’est. Sur le pourtour extérieur de ce possible mur se trouvait une tranchée 
discontinue plus étroite et profonde de près de 40,5 mètres de diamètre. Cette tranchée 
externe et la mince paroi qu’elle cerclait disparurent rapidement, pour faire place 
aux cavités des poteaux secondaires du cercle extérieur. Ceci pourrait indiquer que la 
construction était, durant la phase de construction, une clôture ou une sorte de structure 
externe adossée au mur principal.

Les quatre cercles intérieurs comportaient des trous de poteau d’un diamètre 
compris entre 36 et 46 cm, creusés sur une profondeur moyenne de 91 cm sous la surface 
du sol. Les bases de bon nombre de ces poteaux de chêne, d’environ 30 cm de diamètre, 
furent préservées dans le sol humide. L’entrée se trouvait à l’ouest  du bâtiment : le 

Fig. 5.3. Reconstitution illustrée de la structure de Navan : un bâtiment de 40 m de 
diamètre recouvert d’une toiture.



110 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

système de cercles concentriques y était interrompu par quatre rangées de poteaux à 
peu près parallèles formant vraisemblablement trois allées de 3 mètres de large, menant 
au cœur de l’édifice. Outre les poteaux de ces passages, les poteaux des quatre cercles 
intérieurs étaient disposés à intervalles réguliers de 50 à 75 cm les uns des autres. Au 
centre, le haut pilier de chêne était si volumineux que les bâtisseurs furent contraints 
de creuser dans le sol une rampe inclinée de 6 mètres de long, afin de le tirer et de le 
faire basculer dans son trou central. La base du pilier, d’un diamètre de 50 cm environ, 
marquée de coups de hache, a été conservée dans son trou de 2,8 mètres de profondeur : 
une longueur de 1,4 mètres du poteau a ainsi survécu grâce aux conditions humides 
et à une élévation du niveau de la nappe phréatique après la construction du cairn. 
On estime que cet immense tronc central (qui était peut-être sculpté) a pu mesurer 13 
mètres de hauteur, voire davantage.

La surface interne de l’édifice était en grande partie recouverte d’argile assez propre 
provenant des cavités creusées pour l’accueil des poteaux. Cette même argile servait 
souvent à sceller les matériaux autour des poteaux, avant que ceux-ci, toujours en position 
verticale, ne soient entourés et recouverts par les blocs de pierre du cairn. Aucune trace 
de l’existence de foyers ou de déchets issus d’activités domestiques n’a été identifiée. 
En outre, on note que l’excès d’argile extrait du grand trou central a servi de joint pour 
recouvrir les surfaces d’argile et les matériaux insérés autour des poteaux contigus : ceci 
nous indique que le poteau central a dû être inséré ultérieurement, peut-être même en 
dernier lieu. Cette immense construction fut ainsi soigneusement érigée selon un plan 
radial prédéterminé. Par ailleurs, il a été observé qu’un bon nombre de poteaux (dont 
toutes les paires de poteaux du cercle extérieur) étaient enfoncés 10  et 15 cm  sous le 
sol de leurs cavités : ceci implique que ces poteaux avaient une importante capacité de 
charge. Certains chercheurs en ont ainsi déduit que l’édifice a pu, à une période donnée, 
être surmonté d’un toit.

Grâce à l’analyse dendrochronologique, on sait que le tronc constituant le pilier 
central a été coupé à la fin de l’an 95 ou au début de 94 avant J.-C., cette date correspond 
donc à celle de la construction de la grande charpente. Qu’il comportât ou non un toit, 
cet édifice pourrait tout à fait être décrit comme un temple ou un sanctuaire centré 
autour d’un grand pilier de chêne. Mais s’il fut effectivement un sanctuaire, sa durée de 
vie fut particulièrement courte. Les recherches n’ont identifié aucun indice permettant 
de comprendre la raison d’être du monument, et son espace intérieur fut rapidement 
comblé de blocs de pierre, déposés jusqu’aux limites du cercle extérieur. Ce potentiel mur 
extérieur fut ensuite brûlé, comme pourraient l’indiquer de petites branches carbonisées 
et des matériaux fins comme de paille retrouvés sur le site, qui auraient pu être utilisés 
pour y mettre feu. Il est possible, du reste, que la paille ait constitué un vestige de toit de 
chaume. Cependant, aucune trace de combustion n’a été relevée au sommet du cairn.

La phase finale de cette succession d’événements extraordinaires résidait dans la 
disposition de couches d’argile et de mottes de terre pour colmater les lignes radiales en 
forme grande roue à la surface du cairn. En 1998, des fouilles archéologiques limitées 
menées dans le fossé de la grande enceinte ont révélé deux poutres de chêne grossièrement 
équarries et carbonisées. L’analyse dendrochronologique data l’une d’elles à 95 av. J.-C. : 



111La déesse du cheval


les poutres seraient ainsi contemporaines du sanctuaire de forme circulaire. Il est même 
possible qu’elles soient issues du toit de la charpente.226

Ce monument pose de nombreux défis interprétatifs. Il est manifeste que les allées 
mènent vers le grand poteau de chêne au centre. Waterman a appelé ce chemin un 
«  ambulatory  » (ou déambulatoire)  : les trois allées étaient probablement une grande 
voie cérémonielle de 17 m de long menant au centre du sanctuaire et à la grande colonne 
qui était le point central d’activités cultuelles. Les poteaux de ce chemin étaient un peu 
plus larges que ceux des anneaux circulaires. Chris Lynn, dans son étude méticuleuse 
des preuves structurelles, avança que leur taille supérieure et leur espacement plus large 
signifiait qu’ils soutenaient probablement le poids supplémentaire d’une superstructure, 
quel qu’en soit le type. Ailleurs, dans les cercles, les poteaux étaient tous de même taille 
et de profondeur égale  : les variations minimes observées semblent indiquer que les 
anneaux furent construits par segments et simultanément, et non pas un cercle complet 
après l’autre. Comme l’a signalé Chris Lynn, un bâtiment surmonté d’un toit conique 
devait nécessairement comporter ses éléments porteurs les plus larges et les plus hauts 
en son centre. Il avança la possibilité que le toit pouvait être une structure circulaire 
semblable à celle d’une pergola, dont les sommets des poteaux étaient reliés par des 
poutres concentriques et horizontales.

Si d’abondantes illustrations présentent ce bâtiment comme un édifice au toit conique 
de 40 mètres de diamètre,227 il convient de rappeler qu’il a également pu ne comporter 
aucun toit. S’il s’agissait effectivement d’un espace ouvert comptant peu de parois 
extérieures, voire aucune, il se présentait alors de l’extérieur comme une grande colonne 
centrale entourée par une véritable forêt de poteaux verticaux, tel un bosquet de chênes. 
Une image que l’on retrouve dans le nemeton ou bois sacré, expression archéologique du 
culte d’une divinité. Ce sanctuaire fut ainsi peut-être dédié à la déesse Macha, à l’instar du 
nemeton de Vaison-la-Romaine, où, d’après une inscription gauloise, un certain Segomaros 
créa un espace sacré en l’honneur de la déesse Belisama.228 Nemain, l’effrayante déesse de 
la guerre qui intervient plusieurs fois dans la Táin Bó Cúailnge et cause des ravages parmi 
les adversaires d’Ulster, est peut-être une autre manifestation de Macha. Elle pourrait en 
effet tirer son nom d’un bois sacré situé à Emain Macha. De même, le nom de la déesse 
gauloise Nemetona proviendrait du terme « nemeton  » que l’on retrouve dans diverses 
régions du monde celtique.229 On trouve sur un certain nombre de monnaies gauloises des 
images de sanctuaires ou de temples associés au thème cheval ou contenant un cheval.230 
Il est tout à fait pertinent de considérer l’édifice de Navan comme une forme de sanctuaire 
consacré à la déesse du cheval. On peut même supposer que ce site a pu être un sanctuaire 
surmonté d’une plateforme-estrade où se tenaient des cérémonies.

226	 J.P. Mallory et al., « Dating Navan Fort », Antiquity 73 (1999), p. 427‑31 ; J.P. Mallory, « Excavations of the 
Navan ditch », Emania 18 (2000), p. 21‑35.

227	 Par exemple dans J.P. Mallory & T.E. McNeill, The archaeology of Ulster (1991), p. 147  ; N.B. Aitchison, 
Armagh and the royal centres in early medieval Ireland (1994), p. 82 ; B. Raftery, Pagan Celtic Ireland (1994), 
p. 77 ; C.J. Lynn, Navan Fort. Archaeology and myth (2003), p. 31 ; J.T. Koch (dir.), Celtic culture, vol. 2 (2006), 
p. 694 ; J. Waddell, The prehistoric archaeology of Ireland (2010), p. 356.

228	 C-J. Guyonvarc’h, « Nemos, Nemetos, Nemeton », Ogam 12 (1960), p. 189 ; P.P. Coe, « Belisama » , dans J.T. 
Koch (dir.), Celtic culture, vol. 1 (2006), p. 201.

229	 T. Ó Broin, «  ‘Craebruad’: a spurious tradition  », Éigse 15 (1974), p. 112. En ce qui concerne Nemain, 
consulter C. O’Rahilly, Táin Bó Cúalnge, p. 197.

230	 D.F. Allen, « Temples or shrines on Gaulish coins », The Antiquaries Journal 53 (1973), p. 71‑4.



112 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Dans plusieurs études, Lynn a examiné le possible sens cosmologique de ce 
monument composite.231 Il prit en considération la conviction de Dumézil selon 
laquelle les trois manifestations de Macha témoignaient d’une idéologie tripartie 
indo-européenne, en restant conscient des difficultés interprétatives inhérentes, pour 
émettre une hypothèse intéressante : la triple nature matérielle du grand tertre, composé 
de bois, de pierre et d’argile de la base au sommet, exprimait peut-être l’hypothèse de 
Dumézil à une échelle monumentale. La charpente de bois serait ainsi associée à la 
première fonction, dite sacerdotale. Le cairn correspondrait à la deuxième fonction, 
guerrière. Enfin, le revêtement d’argile serait lié à la troisième fonction productrice 
liée à la fécondité. Bien que les études de Dumézil aient fourni des aperçus précieux 
sur les correspondances tissées entre mythologie et traditions religieuses des peuples 
indo-européens, et que sa thèse de la trifonctionnalité fournisse une explication 
satisfaisante pour relier ces lectures, ses travaux ont souvent rencontré une forte 
opposition dans la communauté scientifique. Ceci est dû à plusieurs incohérences et 
à une certaine imprécision qui soulignent le caractère particulièrement flexible de sa 
thèse trifonctionnaliste, ayant facilité sa diffusion généralisée.232

Quelle que soit son application à l’interprétation du tertre de Navan, l’idée selon laquelle 
les éléments composant un monument possèdent peut-être différentes connotations 
symboliques est tout à fait recevable. Tout comme les pierres rondes de Newgrange, 
les blocs de calcaire de Navan ont pu être sélectionnés pour une raison hautement 
symbolique. Waterman a été frappé de constater que ces blocs, loin de ressembler aux 
matériaux fraîchement extraits d’une carrière, paraissaient usés, altérés par les conditions 
atmosphériques, ce qui l’a conduit à suggérer qu’ils provenaient peut-être d’un ancien 
cairn de la région. En outre, Lynn émit l’hypothèse que le grand poteau central était une 
représentation de l’axis mundi (l’axe du monde) et que les lignes radiales créant un forme 
de roue au sommet du cairn étaient destinées aux vues du ciel, le domaine d’un dieu qui 
était l’homologue irlandais de Taranis, le dieu du ciel dans la mythologie gauloise. Il a 
également soutenu que l’objectif ultime d’une construction monumentale telle que le 
tertre de Navan était la création d’un édifice suffisamment vaste pour contenir un brug, 
c’est-à-dire une résidence de l’Autre Monde. En outre, toujours selon Lynn, compte tenu de 
l’utilisation bien connue des tumulus pour l’investiture des rois de l’Irlande médiévale, le 
sommet plat de Navan Mound était un lieu cérémoniel idéal pour ces évènements royaux 
durant période préchrétienne.

La reproduction du cercle sacré
La construction de l’immense enceinte de Navan Fort, avec son rempart et son fossé 
interne, du sanctuaire en bois et du grand tertre, représente l’aboutissement d’un processus 
prolongé d’activités sur cette crête ou drumlin, dans le complexe monumental de Navan. 
La première phase importante de développement semble y avoir été l’excavation d’une 
fosse circulaire d’1 m de profondeur sur 5 mètres de largeur, qui délimitait un espace de 
45 mètres de diamètre. Dans cet espace, à environ 3 mètres derrière cette délimitation, 

231	 C.J. Lynn, « The Iron Age mound in Navan Fort », Emania 10 (1992), p. 32‑57 ; « Hostel, heroes and tales », 
Emania 12 (1994), p. 5‑20 ; « That mound again », Emania 15 (1996), p. 5‑9 ; « Suggested archaeological and 
architectural examples of tripartite structures », Journal of Indo-European Studies 34 (2006), p. 111‑41 ; C.J. 
Lynn & D. Miller, « Crossing boundaries », Studia Indo-Europaea 2 (2005), p. 161‑75.

232	 W.W. Belier, Decayed gods (1991) ; D.A. Miller, « Georges Dumézil », Religion 30 (2000), p. 27‑40.



113La déesse du cheval


on a retrouvé une série de grandes cavités, espacées les unes des autres d’environ 4 
mètres à partir de leur point central, formant un cercle concentrique. Vraisemblablement 
contemporaines du fossé, ces cavités d’un diamètre compris entre 1,8 et 3,3 mètres ont pu 
accueillir un alignement concentrique de 28 poteaux, interrompu à l’est par une entrée 
pavée d’une largeur de 4,4 mètres. Des ossements d’animaux et des morceaux de charbon 
furent retrouvés dans le remblai du fossé. Bien que le cercle de poteaux et la fosse externe 
aient été contemporains, selon les recherches, la datation au carbone 14 s’est avérée peut 
concluante. Bien que l’envasement de la fosse ait peut-être débuté avant le milieu du 
dernier millénaire avant J.-C., cette dernière était toujours visible, et l’objet manifeste de 
l’attention publique au ier siècle avant J.-C., à en juger par le soin apporté à l’édification du 
sanctuaire et du tertre à l’intérieur.

Du ive au iie  siècle avant J.-C. fut construite à l’intérieur du cercle une séquence de 
structures en bois d’une complexité exceptionnelle (Fig. 5.4). En effet, on a identifié une 
série de tranchées de fondation étroites dont les lignes coupent l’ancien cercle de poteaux 
au sud : il est donc probable que le cercle ait été démantelé au début de cette phase. Une 
couche de sol foncée, d’environ 30 cm d’épaisseur s’accumula pendant la durée de l’usage 
de ces tranchées (appelées « fentes circulaires » dans le rapport de fouilles) : ce type de 
strate indique normalement un niveau ancien d’occupation domestique (appelé un « sol 
fossile » dans le rapport de fouilles).

Les tranchées circulaires formaient deux ensembles contemporains : les « enclos du 
nord » et les « enclos du sud ». Un troisième groupe d’« enclos du milieu », a été identifié, 
datant d’une phase ultérieure : ces enclos séparaient les enclos plus anciens du nord et du 
sud. On a supputé que certains matériaux de bois furent dérobés de certaines tranchées, 
lesquelles furent ensuite comblées avec un remblai identique au sol d’origine. Au fil du 
temps, de nombreuses tranchées ont été perturbées et ou partiellement détruites par 
d’autres tranchées et par les trous de poteaux aménagés pour le grand sanctuaire. Les 
fouilles de cette séquence complexe et labyrinthique, menées par Lynn et Waterman, 
furent d’une compétence exceptionnelle et exemplaire, de par leur méticulosité et leur 
finesse d’interprétation.

Bien que certaines tranchées n’aient pu être attribuées à une séquence particulière, il 
apparaît nettement que les enclos du sud forment trois groupes de deux ou trois cercles 
concentriques (catégorisés A, B, C). La même séquence est observée en ce qui concerne 
chacun des groupes : on creusait d’abord la tranchée du milieu, puis le cercle extérieur, 
et enfin la tranchée intérieure. Ces tranchées d’un diamètre compris entre 10 et 13,5 
mètres, comportaient à l’est des intervalles d’1 à 2 mètres de large, qui formaient sans 
doute des entrées, flanquées de cavités de poteaux qui se resserraient en direction de 
l’intérieur de l’enclos. Les enclos du milieu (E), ultérieurs, d’un diamètre compris entre 
de 11,3 et 13,6 mètres, chevauchent partiellement les enclos A, B, C, et comprennent 
également trois tranchées concentriques creusées dans le même ordre. Ils comportaient 
deux entrées opposées à l’est et à l’ouest. Dans la dernière tranchée intérieure, plus étroite 
que les autres, furent découverts des trous de branches ou poteaux étroits positionnés à 
intervalles réguliers : il s’agissait peut-être des pieux reliés par des planches de bois.

Bien que les traces de l’existence de parois de bois soient peu probantes, il semble 
qu’en cette instance la paroi était composée de poteaux disposés à 80 cm d’intervalle, et 
reliés par un filon d’un matériau de remplissage mou indiquant la présence antérieure 



114 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

de bois. Au sol, de petites zones brûlées et des pierres plates témoignent de la présence 
d’anciens foyers au centre des structures A, B, C et E.

Attenantes ou jouxtant la partie nord des enclos A-B-C, six autres tranchées ont été 
découvertes, mesurant 20 à 25 mètres de diamètre environ. Leur superficie totale n’a pas 
été révélée, il n’a donc pas été possible de déterminer la nature des liens entre les cinq ou 
six tranchées à l’est (S à W) et les six cercles à l’ouest (F à H, J à L), cependant, il y existait 
manifestement une séquence de grands enclos circulaires. Dans deux cas au moins, il 
semble possible que ces enclos du nord aient été partiellement rattachés aux enclos du 
sud, formant ainsi des structures connexes communiquant par des ouvertures étroites 
situées du côté nord des enclos du sud.

Il est probable que la reconstruction des enclos du nord ne se fit pas selon la même 
séquence que celle des enclos du sud, et, dans une certaine mesure, l’ordre de construction 
de chacun des deux groupes fut indépendant. Il se peut aussi que certains cercles n’aient pas 
été conjoints. Chris Lynn proposa une explication convaincante pour le repositionnement 
des enclos du sud : selon lui chaque structure, ou groupe de trois structures du sud, devait 
être placée de façon à être rattachée à une structure du nord préexistante qui n’était pas 
renouvelée au même moment.

Fig. 5.4. La séquence complexe d’enceintes circulaires à Navan, antérieure au sanctuaire 
de 40 m. Certaines des fosses de l’ancien cercle de poteaux en bois sont visibles en bas 
à droite.



115La déesse du cheval


Les enclos du nord comportaient de larges ouvertures à l’est, auxquelles on accédait 
par une voie palissadée d’une largeur de 5,5 mètres, ultérieurement remplacée par une 
paire de palissades positionnées à 7,8 mètres l’une de l’autre, comme en témoignent 
des cavités de larges poteaux verticaux, retrouvées à des intervalles d’environ 50 cm. 
Ces doubles palissades semblent avoir été des voies d’accès imposantes. Si les enclos 
du milieu (E) étaient reliés à des enclos plus grands, ceux-ci sont situés dans la zone 
non excavée, au nord.

Ces vestiges témoignent d’une succession étonnamment complexe de structures 
circulaires en bois, bâties et rebâties à moult reprises. La séquence de deux ou 
trois phases de construction, sur les murs des tranchées A, B, C et E, est tout aussi 
remarquable. Lynn a ingénieusement expliqué qu’il s’agissait d’une technique pour 
remplacer un mur en maintenant le toit en place. Il a été avancé que les enclos du sud 
étaient les tranchées des murs extérieurs de huit ou neuf maisons circulaires, chaque 
anneau correspond à une phase de reconstruction. Leurs portes d’entrée sont placées 
à l’est, et sont pour la plupart reliées à des enclos à ciel ouvert au nord, lesquels sont 
accessibles par des voies palissadées.

La présence de foyers et des preuves apparentes d’occupation domestique, notamment 
des os d’animaux, indiquent que ces structures étaient des habitats agricoles reliés au 
nord à des aires d’élevage, entourées de chemins servant à rassembler le bétail. Toutefois, 
aucun lien n’a pu être établi de manière définitive entre les enclos du sud et ceux du nord : 
deux liens hypothétiques ont été proposés, l’un entre A1 et A2 et les tranchées du nord K, 
H, et N, M, l’autre entre C1‑3, F, G, L, et Q, P. Bien qu’hypothétiques, ces deux jumelages 
pourraient être significatifs, car on peut supputer qu’il s’agit d’un motif répété ailleurs.

Lynn était certes conscient de la possibilité que ces enclos conjoints aient été créés à 
des fins rituelles, cependant sa thèse selon laquelle il s’agissait d’habitations rattachées à 
des enclos de bétail s’est répandue à travers moult reconstitutions et publications.233 La 
fouille de ces vestiges a produit une quantité relativement modeste de tessons de poteries 
grossières, ainsi que quelques objets de bronze et de fer. Certaines de ces trouvailles, 
notamment une épingle ornée à tête annulaire, appartenaient peut-être à des occupants 
de haut statut hiérarchique.

Une assez grande quantité d’ossements d’animaux et quelques marques caractéristiques 
attestent de pratiques d’abattage. Suivant l’analyse des ossements, on a pu estimer qu’il 
y avait deux fois plus de porcs que de bovins, et neuf fois plus de porcs que d’ovins 
ou de caprins. Ces proportions inhabituelles, et le taux élevé de porcs en particulier, 
suggèrent que les ossements retrouvés témoignent d’assemblages davantage rituels que 
domestiques. Quelques ossements de chevaux ont été retrouvés, certains attestant d’un 
abattage ce qui indique une consommation occasionnelle de viande ou des sacrifices de 
chevaux. La découverte du crâne et des mâchoires d’un macaque de Barbarie (Macaca 
sylvanus) est aussi surprenante que significative. Cet animal, sans doute une importation 
prestigieuse d’Afrique du Nord, fournit une preuve précieuse des échanges accomplis sur 
de longues distances, qui incluaient manifestement le transport de biens périssables tels 

233	 Cf. construction reconstruite en habitation avec palissade attenante, dans J.P. Mallory & T. McNeill, 
Archaeology of Ulster, p. 117 ; N.B. Aitchison, Armagh and the royal centres in early medieval Ireland, p. 82 ; 
J. Waddell, The prehistoric archaeology of Ireland (2000), p. 338  ; pour consulter la version présentant 
l’enclos ritual, se référer à l’ouvrage de M. Parker Pearson, Bronze Age Britain (1993), p. 123.



116 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

que des singes. L’analyse au radiocarbone date le crâne, retrouvé dans la tranchée C2, aux 
alentours de 390 à 20 av. J.-C.

Il semble fort probable que ces enclos avaient bel et bien une fonction rituelle. La 
découverte d’un autre groupe d’enclos jumelé à proximité renforce cette probabilité. 
L’analyse fondée sur l’enquête géophysique et la fouille limitée menées à l’est du grand 
tertre a révélé que les trois tranchées identifiées par Waterman sous le petit fossé annulaire 
faisaient partie de deux grand cercles conjoints aux diamètres respectifs de 20 et 30 m, 
comportant de probables entrées à l’est. Contrairement aux structures retrouvées sous 
le tertre, il apparaît clairement que même la plus petite des deux structures de 20 m de 
diamètre n’a pas pu être recouverte d’un toit, et que les deux structures ont été incendiées. 
Les tranchées intérieure et extérieure contenaient des restes de matériaux calcinés, 
notamment des os d’animaux brûlés. Dans la tranchée du milieu, creusée en premier, on 
trouva un remblai propre, sans la moindre trace de poteaux. En revanche, les deux autres 
contenaient des vestiges de structures de bois successives qui furent incendiées lors d’un 
processus d’incinération des porcs, de bovins et d’ovins ou de caprins.234

Le schéma complexe de la succession de structures en bois maintes fois rebâties 
dans les enclos du sud (A, B, C) sous le tertre semble témoigner d’une préoccupation 
obsessionnelle pour le positionnement des tranchées les unes par rapport aux autres, 
d’une part, et d’autre part d’une ferme volonté de s’installer sur un même lieu, à maintes 
reprises. Cette obsession est également visible dans les enclos du milieu (E). On y observe 
des traces de pratique rituelle sur une période prolongée, durant parfois plusieurs siècles, 
comprise entre la construction du grand cercle de poteaux et celle du grand sanctuaire 
en bois, lequel fut ensuite recouvert par le tertre. Hormis les ossements d’animaux qui 
pourraient être des restes de festins ou de cérémonies sacrificielles, aucune information 
directe sur la nature des rites pratiqués sur ce site n’a été identifiée, bien qu’on sache que 
ces rites étaient clairement répétitifs et particulièrement importants.

Hiérogamie et rituels équins
On peut en toute logique envisager que les structures de Navan accueillaient des activités 
cérémonielles cycliques de nature royale comportant des rituels équins. Cette possibilité 
est renforcée par le fait que ces activités ont clairement préfiguré la construction du 
grand tertre, où se tenaient sans doute des rites royaux. Les rites pratiqués dans ces 
cercles antérieurs ont dû se dérouler dans une atmosphère où le surnaturel est palpable. 
La présence sacrée de Macha, la déesse du cheval et de la souveraineté, n’était jamais 
très loin. Comme l’a souligné Richard Warner, le positionnement du fossé à l’intérieur du 
rempart de la grande enceinte représentait alors une inversion par rapport à la norme 
des systèmes défensifs contre l’ennemi extérieur. Son objectif était en effet tout autre : il 
s’agissait de contenir les forces surnaturelles de l’Autre Monde au sein de l’espace sacré.235

L’historien Charles Doherty s’est attaché à examiner les rituels ayant pu être pratiqués 
sur ce lieu. Comme les nombreux chercheurs qui se sont penchés sur les éléments indo-
européens préservés à travers la tradition irlandaise mais effacés, perdus ou rendus 

234	 C.J. Lynn, « Navan Fort site C excavations », Emania 18 (2000), p. 5‑16 ; « Navan Fort site C excavations », 
Emania 19 (2002), p. 5‑18.

235	 R.B. Warner, « Keeping out the Otherworld », Emania 18 (2000), p. 39‑44.



117La déesse du cheval


presque méconnaissables ailleurs dans le reste de l’Occident, Doherty souligne un 
remarquable parallèle entre les rites royaux respectifs de l’Inde et de l’Irlande.

Ce récit du xiie siècle, souvent cité, décrit les pratiques d’investiture du Cenél Conaill, 
l’un des « septs » (clans) du peuple des Uí Néill du Donegal. Ce récit fut rapporté par Giraud 
de Barri (Giraldus Cambrensis en latin), dans son ouvrage La Topographie de l’Irlande :

On amène une jument blanche devant toute la population assemblée. Celui qui sera 
inauguré, non comme un seigneur mais comme une bête, non comme un roi mais 
comme un criminel, étreint l’animal devant tout le monde, se proclamant également 
comme une bête. Aussitôt après, la jument est tuée et dépecée, et sa viande est mise à 
bouillir dans de l’eau. Puis, ce bouillon sert de bain pour l’homme. Tout en s’y baignant, 
entouré de son peuple et tout le monde, tout comme lui, mangent les morceaux de 
viande de la jument qui on lui présente. Toujours dans le bouillon, il puise et boit 
autour de lui sans se servir ni d’un récipient ni de ses mains, mais seulement de sa 
bouche. Quand ce rite impie est accompli, le sacre est achevé et le roi voit son règne 
et son autorité reconnus.236

Giraud de Barri admet dans un ouvrage ultérieur (La Conquête de l’Irlande) que le récit qu’il 
relate dans La Topographie, narre « des événements et des scènes des temps anciens ».237 
Des nombreux auteurs ont depuis souligné qu’il existait certains parallèles entre ce rite et 
le rituel indien de l’aśvamedha ou « sacrifice du cheval », par lequel l’épouse principale du 
roi s’accouple symboliquement avec un étalon mort.

Si la principale source de ce récit religieux est le Satapatha Brahmana, un recueil 
compilé au viiie  siècle avant J.-C., on y trouve également des éléments plus anciens, 
remontant par exemple au IIe millénaire avant J.-C. Le rituel préparatoire commençait par 
la sélection d’un étalon qui était purifié et relâché en direction du nord-est. On le laissait se 
promener en liberté pendant un an, escorté de cent princes et d’autres personnes. Le retour 
du cheval marquait le commencement d’une suite de rites consécratoires complexes. On 
attachait l’animal à un poteau central, et divers autres animaux, notamment des chèvres 
et des vaches, y étaient liés. Quand on faisait entrer des juments dans l’aire sacrificielle, 
l’étalon poussait des hennissements, qui étaient interprétés comme le chant des vers 
védiques. Ensuite, il était attelé à un char et promené ça et là avant d’être détaché, étendu 
sur un drap d’or et étouffé, sans aucune effusion de sang.

Au moment de sa mort, on prononçait une invocation  : « Vous ne mourrez pas, en 
effet aucun mal ne vous sera fait ; vous allez aux dieux par des chemins faciles ». L’épouse 
principale, ou la reine, s’allongeait aux côtés de l’étalon mort et mimait une scène de 
copulation. Dans le même temps, les prêtres et les autres femmes présentes se livraient 

236	 C. Doherty, « Kingship in early Ireland », dans E. Bhreathnach (dir.), The kingship and landscape of Tara 
(2005), p. 3‑31 ; traduit du Latin par J.J. O’Meara, The first version of the Topography of Ireland by Giraldus 
Cambrensis (1951), p. 94.

237	 A.B. Scott & F.X. Martin, Expugnatio Hibernica (1978), p. 3.



118 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

à des dialogues scabreux. Enfin, on dépeçait le cheval, des portions en étaient rôties et 
offertes au dieu Prajapàti, le seigneur de la création, puis aux personnes présentes.238

L’inversion évidente qui se joue d’un rituel à l’autre a été soulignée par nombre 
d’historiens, dont Myles Dillon  : en Inde, le rituel impliquait un étalon et une femme, 
tandis qu’en Irlande, il impliquait un roi et une jument, mais dans les deux cas, il est 
question d’une copulation symbolique, du sacrifice et démembrement d’un cheval pour 
garantir au royaume fertilité et prospérité.239 Soulignons également que les deux rituels 
royaux culminaient dans la consommation des parties de l’animal.

Cette conception de la royauté a été étudiée par Doherty dans son examen de la 
cosmogonie de la royauté sacrée en Inde ancienne et en Irlande. Jusqu’au viiie siècle après 
J.-C., seuls les grands rois de l’Inde ancienne pouvaient célébrer ce rite sacrificiel suprême, 
qui constituait la seule aune à laquelle se mesurait la puissance d’un roi. Il lui était ainsi 
permis de gouverner le monde. En réalisant une version de ce rite équin, le « roi suprême » 
devenait cakravartin, ou « roi du monde ».

Selon Doherty, Navan n’était pas seulement le lieu d’investiture des rois des 
provinces, mais aussi un symbole de royauté universelle. Il accepta la thèse que le grand 
poteau central représentait l’axis mundi, sur le principe que le roi du monde ne pouvait 
vivre qu’au centre, dans la zone du sacré, tout comme on le pensait dans l’Inde védique. 
En Inde, le plus grand roi était le roi de la roue (cakra) : un « cakravartin », c’est à dire 
celui qui met en mouvement la roue de la loi. Il détient le pouvoir du soleil, dont les 
rayons protègent et détruisent à la fois toutes les créatures, il promeut le bien-être de 
son peuple, et il gouverne le monde (Fig. 5.5). La structure finale érigée à Navan fut le 
tertre, qui était le siège du roi (forad), équivalent du prasada en Inde, siège de la divinité 
et demeure des dieux et rois.

Il est certain qu’un roi d’Emain Macha, en mimant une copulation avec une jument 
qui était l’avatar de la déesse de la souveraineté, donnait une représentation extrêmement 
puissante du mariage sacré. D’autre part, selon certains, lorsque le futur chef des Cenél 
Conaill proclame publiquement être une bête (« … se quoque bestiam profitetur ») il prononçait 
peut-être la formule rituelle « Je suis *ekwos, vous êtes *ekwā », qui aurait fait écho à formule 
du mariage védique « Ce que tu es, je suis »240. Ces formules ont aussi pu faire partie des rites 
pratiqués à Emain Macha.

Ces éléments soulèvent un point archéologique intéressant, car des images de chevaux 
aux caractéristiques anthropomorphes sont ont été découvertes dans diverses régions 
d’Europe. On trouve une étonnante statuette de cheval à tête humaine sur le couvercle 
d’une cruche à vin issue du tombeau d’un homme riche datant de la période de La Tène 
ancienne, à Reinheim (Sarre, Allemagne). Cette tête d’homme à barbe porte une couronne 
de feuilles  : ces couronnes étaient réservées aux dignitaires ou aux divinités. Ceci nous 
indique qu’il ne s’agit probablement pas une bête mythologique, d’une créature hybride 

238	 M. Stutley, « The aśvamedha or Indian horse sacrifice », Folklore 80 (1969), p. 256 ; W. Doniger O’Flaherty, 
Textual sources for the study of Hinduism (1990), p. 16 ; R. Zaroff, « Aśvamedha - a Vedic horse sacrifice », 
Studia Mythologica Slavica 8 (2005), p. 75‑86 ; J. Puhvel, « Aspects of equine functionality », dans J. Puhvel 
(dir.), Myth and law among the Indo-Europeans (1970), p. 159‑172. Les mantras liturgiques sont cités par C. 
Watkins, How to kill a dragon (1995), p. 267.

239	 M. Dillon, Celts and Aryans (1975), p. 107.
240	 J. Puhvel, Comparative mythology (1987), p. 275.



119La déesse du cheval


semblable à un centaure, mais plutôt 
d’un être à la signification beaucoup plus 
intéressante.

Dans une décoration de cruche en 
argent retrouvée dans un grand dépôt 
de Rogozen, au nord-ouest de la Bulgarie 
(ive  siècle), on reconnaît une déesse 
dressée au centre, encadrée de couples de 
chevaux ailés à têtes humaines (Fig. 5.6).241

Cette disposition rappelle les repré-
sentations de la déesse Épona entre ses 
chevaux. On trouve également des images 
de chevaux à têtes humaines sur certaines 
monnaies gauloises. L’une en particulier, 
une pièce d’or qui nous vient peut-être 
de Bretagne, présente l’image atypique 
d’un poulain et d’une jument ailée. Cette 
jument possède une tête humaine et pas 
moins de sept pis distendus (Fig. 5.6, 2). 
Paul-Marie Duval a interprété la présence 
d’ailes comme une tentative d’expression 
de la nature surnaturelle de ces animaux, 
tandis que les nombreux pis symboli-
saient d’une fécondité exceptionnelle.242

Pour Miranda Green, ces images 
déconcertantes de chevaux à têtes 
humaines sur la cruche de Reinheim ou 
les monnaies gauloises sont l’expression du chaos et de la violence liées à la transgression 
des limites.243 Une autre interprétation est possible pour cette chimère atypique : il se peut 
qu’elle soit la représentation visuelle de certaines invocations équines prononcées lors de 
rites royaux dans une vaste partie de l’Europe ancienne.

241	 I. Marazov, The Rogozen treasure (1989), p. 128. Marazov a également suggéré que certaines représentations 
de cavaliers et de chevaux à tête coupée sur des objets de métaux thraces pourraient renvoyer à des 
sacrifices équins comparables à la tradition de l’aśvamedha, cf. « Philomele’s tongue », dans L. Bonfante 
(dir.), The barbarians of ancient Europe (2011), p. 134.

242	 P-M. Duval, Monnaies gauloises (1987), p. 39.
243	 M. Green, « Images in opposition », Antiquity 71 (1997), p. 906 ; « Cosmovision and metaphor », European 

Journal of Archaeology 4 (2001), p. 207.

Fig. 5.5. Un cakravartin ou « roi 
du monde » accompagné de 
divers symboles de royauté dont 
la cakrastambha, une roue-pilier 
représentée (en haut à gauche) sur un 
bas-relief provenant de Jaggaiahpeta, 
Andhra Pradesh, c. ier siècle av. J.-C.



120 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Doherty fit valoir que le concept de « roi du monde » est bien présent dans l’Irlande 
ancienne, dans la poésie associée à la province de Leinster. Dans l’un de ces poèmes datant 
du viie  siècle, un roi du nom de Bressual est décrit comme ayant « régné sur le monde 
arrogant ». Dans un autre, il est identifié au monde entier et au soleil :

Án grēn grīssach
goires brēo : Bressual - 
bress Elce, aue Luirc,
lāthras bith - Bēolïach

Un brillant soleil ardent
qui chauffe est une flamme : Bressual - 
le bel homme d’Elg [Irlande], le descendant de Lorc
qui ravage le monde - Bēolïach.244

244	 Texte et traduction de J.T. Koch dans Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 42. À propos de Bressual : J. 
Carey, « Bresal/Bressual Beolïach », dans J.T. Koch (dir.), Celtic culture, vol. 1 (2006), p. 246.

Fig. 5.6. Chevaux à têtes humaines - images de rituels équins. 1. Statuette d’un cheval 
à tête humaine sur le couvercle d’un pichet à bec verseur en bronze doré des premiers 
temps de La Tène provenant d’une riche sépulture à Reinheim (Sarre, Allemagne). 
2. Pièce de monnaie dorée provenant peut-être de Bretagne, présentant une image 
insolite de jument ailée à tête humaine, accompagnée d’un poulain ailé. Les ailes 
expriment la nature surnaturelle de ces deux animaux, et la jument aux sept pis 
distendus pourrait également être un symbole de fertilité. 3. Paires de chevaux ailés 
à tête humaine accompagnant une figure de déesse dans une scène illustrée sur un 
pichet d’argent datant du ive siècle retrouvé dans un trésor à Rogozen (Bulgarie).



121La déesse du cheval


Le lien établi ici entre la royauté et le soleil est intéressant mais guère surprenant à la 
lumière de nos observations précédentes  : moult preuves archéologiques corroborent 
en effet la thèse d’un culte solaire qui était répandu, sous diverses formes, dans toute 
l’Irlande protohistorique. Si le tertre de Navan a été construit pour y tenir des rites royaux, 
les hommes qui ont soigneusement érigé le monticule d’argile du siège royal étaient forts 
conscients des précédents sacrés, de la vocation du sanctuaire de bois, et du symbolisme 
solaire de la roue gravée dans le cairn. En effet, l’insertion du haut pilier et la création du 
motif de la roue qui le surmonte sont des actes qui revêtent une signification profonde.

On découvre ainsi à Navan un lien crucial et fondamental entre le symbolisme 
solaire et le concept d’axis mundi. Dans de nombreuses cultures, le lien entre le ciel 
et la terre est symbolisé par l’arbre, la montagne ou de la colonne. En Inde, dans 
l’ancienne cosmogonie du Rig-Véda, le pilier cosmique est l’axe mythique du monde, 
qui sépare et unit à la fois le ciel et la terre.

Fondé dans les eaux en-dessous de la terre, ce pilier était la voie par laquelle l’ordre cosmique 
avait été imposé au monde. Quand le soleil rejoint le sommet du pilier, les deux fusionnent en 
une unité métaphysique représentée par une roue surmontant un pilier. Il s’agit du symbole 
du cakrastambha (« pilier de la roue »), qui consiste en un pilier sculpté surmonté d’une roue 
solaire : c’est un symbole fréquent dans l’iconographie bouddhiste ancienne (Fig. 5.7).245

On ne peut ici manquer de dresser un parallèle aussi surprenant qu’intéressant, avec 
le tertre de Navan, où l’on retrouve cette composition symbolique dans le grand pilier 
central, surmonté au sommet du cairn par l’image de la roue. Par ailleurs, les fondations 
humides de ce pilier pourraient constituer un autre élément de compréhension significatif, 
puisque les données védiques indiquent que la présence de l’eau était nécessaire aux 
fondations des piliers votifs.

Lynn soutenait, non sans raison, que les lignes radiales en forme de roue au sommet 
du cairn étaient censées être visibles depuis le domaine d’un homologue insulaire du dieu 
du ciel gaulois Taranis. Or une autre interprétation est possible. En tenant pour vraie 
l’hypothèse que des rituels équins se tenaient à Navan, il est fort plausible que symbolisme 
du pilier et de la roue combinés soit un autre vestige des croyances et pratiques indo-
européennes. Aligné sur le soleil et sur l’axis mundi, le sommet plat et recouvert d’argile 
était une scène surélevée destinées aux cérémonies royales : ceux qui se sont tenus sur ce 
plateau alors avaient sans nul doute une conscience aigüe de son importance cosmique.

D’autres indices de préoccupations équines ont été découverts en Irlande et ailleurs. 
Doherty, par exemple, rapporte l’histoire de Saint-Moling, qui refusa de consommer de la 
viande chevaline, car celle-ci était associée au paganisme, et évoque certaines descriptions 
de «  rois aux oreilles d’équidé  » dans la littérature. Ces éléments certes contrastent 
fortement avec les coutumes sacrificielles évoquées plus haut : ainsi la question de savoir 
s’il s’agit là de vestiges de rites anciens est discutable.

Rappelons que selon l’aśvamedha, l’étalon choisi devait être laissé en liberté pendant 
quelques temps. Claude Sterckx a identifié un parallèle avec une légende écossaise qui fait 
écho à cette pratique : au xive siècle, William, le thane de Cawdor, fait un rêve lui intimant 
de charger un coffre rempli d’or sur le dos d’un âne, et de le laisser errer librement à 
travers le pays pendant toute une journée. Il pourra bâtir un château à l’endroit où l’animal 

245	 J. Irwin, « ‘Aśokan’ Pillars : a reassessment of the evidence - IV : symbolism », The Burlington Magazine 
118 : 884 (1976), p. 734‑53.



122 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

se reposera, pour assurer la prospérité de son peuple. Le soir venu, la bête se couche au 
pied d’un houx, lequel est toujours conservé dans le donjon du château. Voici une version 
du récit du xixe siècle : « le Thane décida de construire une tour de bois, mais hésitait quant 
à son emplacement. Un rêve lui dicta d’attacher le coffre contenant le trésor qu’il avait 
amassé à cette fin sur le dos d’un âne puis de libérer l’animal, pour construire sa tour là 
où il s’arrêterait ». Selon ce récit, l’âne portant le trésor s’arrêta exactement « au troisième 
aubépinier  » et ce fût là qu’on érigea le château.246 L’analyse  dendrochronologique  de 
l’arbre qui fut conservé dans le donjon date celui-ci à 1395, année à laquelle il mourut sans 
doute d’un manque d’ensoleillement. Sterckx suggéra que cette légende était peut-être 
issue d’un souvenir confus de rite équin ancestral.

Sterckx évoque également une légende romaine transcrite par Plutarque, selon laquelle 
un certain Fulvius Stellus s’accoupla avec une jument qui mit au monde la déesse Épona : 
cette légende pouvait selon lui faire écho à un rite équin.247 Il a également été avancé que le 
sacrifice d’un cheval lors de la fête religieuse d’October Equus dans la Rome antique serait 
une autre manifestation de ce rituel, même si l’élément de la copulation symbolique en est 
absent. Dans cette cérémonie, un cheval (celui de droite dans une paire attelée à un char) était 

246	 J.V.F. Campbell, The Book of the Thanes of Cawdor (1859), p. 18 ; C. Sterckx, Mythes et dieux celtes (2010), p. 45.
247	 C. Sterckx, Mythes et dieux celtes (2010), p. 127.

Fig. 5.7. L’axis mundi et la roue solaire. A. Divisions radiales à la surface du cairn de 
Navan. B. Reconstitution illustrée du bâtiment du cairn dans la structure de 40 m, 
mettant en évidence le pilier central. C. Une cakrastambha provenant d’Amaravati et 
conservée au Musée gouvernemental de Chennai, à Madras.



123La déesse du cheval


offert à Mars, tué avec une lance, puis dépecé.248 Dans La Germanie, Tacite témoigne d’une 
coutume consistant à conserver des chevaux sauvages d’un blanc pur dans des bois sacrés, où 
ils se promenaient en liberté. Leurs hennissements et ébrouements étaient interprétés par les 
prêtres et les rois comme des augures divines. Ils étaient parfois attelés à une charrette ou à un 
char sacré, une pratique similaire, comme l’a relevé Newman, à celle décrite dans l’investiture 
de Conaire Mór à Tara lorsque deux étalons sauvages sont attelés au char royal.249

Cependant Navan Fort n’était pas seulement un lieu d’investiture royale. Comme l’a 
constaté Doherty, Emain Macha, tout comme Tara et Rathcroghan, était un lieu collectif de 
spiritualité où était mise en scène et rejouée la création du monde, ainsi qu’une expression 
physique de réflexions philosophiques sophistiquées sur le cosmos. Bien qu’une grande 
partie de l’intérieur ainsi que tout l’espace extérieur immédiat de Navan Fort restent 
inexplorés, on sait désormais, sur la base des données dont nous disposons, que la 
construction du grand tertre y fut la dernière activité monumentale entreprise.

Avec le temps, l’enceinte d’Emain Macha devint le point central du paysage topographique 
et littéraire. Ses associations royales préhistoriques captivèrent l’imagination des conteurs 
et literati du monde médiéval qui donnèrent lieu à une série de contes dont la Táin Bó 
Cúailnge est sans doute l’exemple plus connu. Ce lieu gagna un statut mythique particulier 
à travers sa double identité de résidence royale et d’épicentre d’exploits héroïques. Il devint 
ainsi un emblème d’autorité royale immémoriale, et les rois d’Ulster se virent conférer des 
titres tels que rí Eamna acus Ulad (« roi d’Emain et des Ulaid »).250 Notons, dans ce poème 
du xiie siècle se rapportant aux rois chrétiens, certains parallèles avec la Troie d’Homère :

Cosmail gach áen-fher d’iath Emna
d’fhir ar Tróe muirnig na máer…

Chaque homme sur le territoire d’Emain
a son homologue dans la magnifique et tumultueuse Troie … .251

Au fil du temps, le grand centre rituel préhistorique fut remplacé par Armagh, tout proche 
et fort d’une magie chrétienne nouvelle et plus puissante. En réinventant Emain Macha 
comme une habitation royale et la demeure des héros, les scribes de l’époque médiévale 
nous ont ainsi légué leurs impressions éphémères de sa déesse du cheval et d’autres 
mythes anciens desquels elle est indissociable.

248	 J. Puhvel, « Aspects of equine functionality » (1970), p. 162 ; R. Zaroff (2005), « Aśvamedha », p. 80.
249	 H. Mattingly, Tacitus, p. 109. C. Newman, «  The sacral landscape of Tara  », dans R. Schot et al. (dir.), 

Landscapes of cult and kingship (2011), p. 25.
250	 M. Dillon, Lebor na Cert (1962), p. 93.
251	 F.J. Byrne, « Clann Ollaman Uaisle Emna », Studia Hibernica 4 (1964), p. 62-76.





125La déesse de la souveraineté


6

La déesse de la souveraineté

La célèbre reine Medb est la personnalité la plus éminente associée à l’ancien Crúachain, 
désormais dénommé Rathcroghan, si l’on s’appuie sur les preuves disponibles, qui 
sont davantage textuelles qu’archéologiques. Fait étonnant, son nom n’est lié à aucun 
monument important dans le complexe archéologique, même si le nom est présent 
(quoique sous sa forme masculine « MEDVVI »)252 dans l’inscription ogamique retrouvée à 
Oweynagat. Ainsi le nom de Medb est seulement associé à deux pierres, selon deux brèves 
sources folkloriques recueillies au xixe siècle.

Au cours de son travail cartographique pionnier pour l’Ordnance Survey en 1837, 
John O’Donovan a noté le nom Miosgan Meva (le « tas de Medb ») attribué à une pierre 
(peut-être un menhir couché) à environ 100 mètres de Rathcroghan Mound vers le nord-
nord-est. Il a également noté que l’on appelait Milleen Meva (la « bosse de Medb ») un 
rocher bas naturel situé à environ 105 mètres au nord-nord-ouest du grand tertre. En 1852 
l’antiquaire Richard Brash a examiné la pierre en question et l’a identifiée à la légendaire 
pierre « Milleen » dans la tradition locale : celle-ci aurait été rapportée du village d’Elphin 
par Oisin, le fils guerrier de Finn mac Cumaill.253 À l’instar de la grotte d’Oweynagat, 
cette pierre nous rappelle que les éléments naturels jouaient aussi un rôle-clé dans la 
topographie ritualisée du complexe.

Medb de Crúachain (Fig. 6.1) est un personnage important dans la littérature 
médiévale, et notamment dans la Táin Bó Cúailnge : elle est le protagoniste principal de la 
célèbre Razzia des vaches de Cooley.

Il s’agit d’un personnage complexe qui est essentiellement une création médiévale de 
reine guerrière et de femme téméraire parfois représentée de manière peu flatteuse : une 
image inspirée par la misogynie chrétienne de l’époque et par la crainte de la lubricité et 
de l’irrationalité qu’on imputait alors aux femmes. La « conversation sur l’oreiller » entre 
Medb et son mari, le roi Ailill, rapportée au début de la deuxième version de l’épopée, 
reflète clairement une connaissance de la loi médiévale concernant les femmes.254

Lors de cette dispute qui se déroule dans le lit royal de Crúachain, les époux débattent 
de qui des deux possède les plus grandes richesses. C’est là que démarre la quête de Medb 

252	 S. Ziegler, Die Sprache der altirischen Ogam-Inschriften (1994), p. 206.
253	 Lettres de l’Ordnance Survey : M. Herity, Ordnance Survey letters Roscommon (2010), p. 55 ; R.R. Brash, The 

ogam inscribed monuments of the Gaedhil (1879), p. 300.
254	 D. Ó Córráin, « Early medieval law, c. 700‑1200 », dans A. Bourke et al., The Field Day anthology of Irish 

writing, vol. 4 (2002), p. 38 ; P. Kelly, « The Táin as literature », dans J. Mallory (dir.), Aspects of the Táin, p. 77.



126 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

pour s’accaparer Donn Cúailgne, le taureau brun de Cooley. À travers ce rôle d’instigatrice 
du vol de bétail, Medb s’arroge un pouvoir, un statut et un rôle masculin. La morale veut 
qu’en usurpant une fonction réservée à l’homme, Medb voue d’emblée cette expédition 

Fig. 6.1. La reine Maeve, par J.C. Leyendecker : portrait imaginaire de la reine mythique 
pour The Century Magazine illustrant un article portant sur les sagas d’Irlande écrit par le 
président Théodore Roosevelt en 1907.



127La déesse de la souveraineté


à l’échec. Elle apparaît aussi comme la figure dominante d’une union dans laquelle Ailill 
se montre docile et tolérant face à la promiscuité de sa femme. Ceci est particulièrement 
évident lorsqu’est évoquée la liaison de Medb avec le virile Fergus. La capacité sexuelle 
de Medb est évidente dans d’autres récits, lorsqu’elle affirme : « Je ne suis jamais sans un 
homme dans l’ombre d’un autre », ou lorsqu’on se souvient qu’elle eut au moins quatre 
maris, dont Ailill fut le dernier.255

À l’aube du xxe  siècle, on considérait le comportement de Medb comme reflétant la 
licence et le laxisme moral de l’Irlande préchrétienne, mais pour reprendre une phrase 
mémorable de Proinsias Mac Cana, « il s’agit d’un exemple comme tant d’autres du fait 
qu’une moralité douteuse crée une bonne mythologie  ».256 En revanche, cette Medb de 
l’époque médiévale, selon toute probabilité, n’était pas une figure historique. S’il a existé 
des femmes puissantes et influentes, elles n’héritaient pas de la puissance politique. 
En effet, selon les annales, aucune femme ne fut chef politique ou militaire : comme l’a 
souligné Máire Herbert, « dans l’Irlande ancienne, les femmes n’étaient pas des souverains, 
quoique la souveraineté ait été considérée comme féminine ».257

La promiscuité associée au personnage de Medb fait en réalité écho à une figure 
mythique plus ancienne et particulièrement importante. La Medb d’origine était une 
déesse et son nom est apparenté, en irlandais et dans d’autres langues, au champ 
sémantique de l’ivresse. Il renvoit ainsi au mot anglais « mead », qui désigne l’hydromel, 
mais peut également signifier «  ivrogne » ou « celle qui enivre ». Or, parce que Medb 
n’est jamais décrite comme intoxiquée, Heinrich Wagner a suggéré que le sens le plus 
vraisemblable du nom de cette femme divine qui distribuait la liqueur pourrait être en 
fait « celle qui appartient à l’hydromel » ou « celle qui est de la nature de l’hydromel ».258 
Il est également possible que ce nom ait recelé une ambiguïté plus profonde encore. 
Outre le lien évident entre l’alcool et l’hydromel (*medhw-o), il pourrait signifier « celui 
qui commande ou qui règne » (*med-wo).259

Il est intéressant de noter qu’on retrouve une dimension indo-européenne dans le 
motif de la déesse enivrante associée à la fécondité et la royauté. Dumézil identifia un 
lien, tant dans leur nom et que dans leur rôle, entre Medb et la belle Mādhavī, dans la 
grande épopée indienne du Mahâbhârata. Cette dernière avait le pouvoir de recouvrer sa 
virginité après chaque accouchement et donna naissance à une succession de fils de rois 
universels, garantissant leur lignée. Son nom est un dérivé du mot indo-européen *medhu 
(hydromel), qui signifie, selon Dumézil, « l’enivrante ». L’un de ses fils, Ashtaka, fut un roi 
célèbre pour avoir organisé de grands sacrifices équins, les « aśvamedha ».260

Tout comme le sacrifice du cheval d’Emain Macha semble avoir été un évènement 
important dans la cérémonie du mariage sacré entre un roi et une déesse dans l’hieros 
gamos ou banais rígi, le lien entre Medb et l’hydromel témoigne de l’importance des rites 
associés à la boisson dans l’affirmation de la royauté. Les nombreuses liaisons de Medb 

255	 T. Ó Máille, « Medb Chruachna », Zeitschrift für celtische Philologie 17 (1928), p. 129‑46.
256	 P. Mac Cana, Celtic mythology, p. 85.
257	 M. Herbert, « Goddess and king : the sacred marriage in early Ireland », Cosmos 7 (1992), p. 264.
258	 H. Wagner, « Studies in the origins of early Celtic traditions », Ériu 26 (1975), p. 12.
259	 G-J. Pinault, « Gaulois Epomeduos », dans P-Y. Lambert & G-J. Pinault (dir.), Gaulois et celtique continental 

(2007), p.  301  ; P-Y. Lambert, «  Deux mots gaulois  », Comptes-rendus des séances de l’Académie des 
Inscriptions et Belles-Lettres (2006), p. 1522.

260	 G. Dumézil, The destiny of a king (1973), p. 81.



128 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

font d’ailleurs écho à ce mariage royal : Ailill devint le roi du Connacht grâce à son mariage 
avec Medb, et les nombreux accouplements de celle-ci pourraient témoigner de son rôle 
de figure souveraine sous l’égide de laquelle était inauguré le règne de chaque roi païen, 
à travers une union mystique.

En gagnant la faveur de Medb de Crúachain, on accédait à la royauté : ceci explique le 
nombre inhabituel de ses maris. Elle trouve une homologue en Leinster en Medb Lethderg 
de Tara, dont on affirmait qu’elle n’admettait personne comme roi à Tara à moins qu’elle 
n’en fut l’épouse. D’après un recueil généalogique dans le Livre de Lecan, rédigé au 
xve siècle, elle « coucha avec neuf des rois d’Irlande ».261 L’épithète « Lethderg », signifiant 
« au côté rouge » ou « au côté saignant », fait peut être allusion au caractère sanguinaire ou 
virulent qu’on attribuait à la souveraineté d’Irlande.262 Quant à Macha, on peut supposer 
que la multiplicité des époux de ses avatars traduit également le fait qu’un mariage sacré 
pouvait donner accès à la souveraineté.

Outre le symbolisme de l’union charnelle avec la déesse, le motif de la boisson révèle 
peut-être une pratique de consommation d’alcool lors des rites royaux causant l’ivresse 
« divine » du nouveau roi. La mythologie rappelle ainsi constamment que l’offrande d’un 
breuvage par une femme au futur souverain est un acte de grande portée symbolique. Dans 
Baile in Scáil (La Vision du Spectre), le légendaire roi de Tara, Conn « aux Cent batailles » 
se retrouve dans l’Autre Monde, où on lui accorde une connaissance prémonitoire de son 
futur règne et de celui de ses successeurs. Il voit un homme à l’apparence magnifique assis 
sur un trône, et à son côté, sur une chaise de cristal, une femme couronnée d’un diadème 
d’or. Près d’elle se trouve un récipient d’argent, une louche et un gobelet d’or. L’homme 
déclare qu’il est ni un spectre, ni un fantôme, mais le dieu Lug :

« Mon nom est Lug, fils d’Ethliu, fils de Tigernmas. C’est pourquoi je viens à vous : je 
vais vous révéler la durée de votre règne et celle de tous les rois qui régneront à Tara 
jusqu’à la fin des temps … ».

La consœur de Lug, la jeune femme, est décrite comme «  la Souveraineté éternelle de 
l’Irlande » :

Elle présenta à Conn un repas, composé d’une côte de bœuf et d’une côte de sanglier. 
La côte de bœuf mesurait huit mètres de long, et provenait d’un animal de presque 
deux mètres et demi de hauteur. Lorsque la jeune femme lui versa à boire, elle 
demanda : « À qui dois-je servir ce gobelet ? ». Le Spectre lui répondit. Il énuméra tous 
les rois, de Conn jusqu’à la fin des temps … . 263

Suite à cela, tous disparaissent et Conn garde à la main le récipient, la louche et le gobelet.
La déesse se présente parfois sous une apparence effrayante. Echtra mac nEchach 

Muigmedóin (L’Aventure des fils d’Eochaid Muigmedón), raconte comment Níall 

261	 J. Carey, « Tara and the supernatural », dans E. Bhreathnach (dir.), The kingship and landscape of Tara 
(2005), p. 46.

262	 T. Ó Máille, « Medb Chruachna », Zeitschrift für celtische Philologie 17 (1928), p. 142.
263	 Texte : K. Meyer, « Baile in Scáil », Zeitschrift für celtische Philologie 3 (1901), p. 457‑66 ; traduction de M. 

Herbert, « Society and myth, c. 700‑1300 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day anthology of Irish 
writing, vol. 4 (2002), p. 260.



129La déesse de la souveraineté


Noígíallach (Niall aux Neuf Otages), le fondateur de la grande dynastie des Uí Néill, 
accède au trône de Tara.264 Niall et ses frères, guidés par la soif, trouvent chacun à leur 
tour une source gardée par une vieillarde hideuse : elle ne leur accorde l’accès à l’eau 
qu’à la condition qu’ils consentent à l’embrasser. Les frères de Niall s’y refusent tous, 
sauf un, qui accepte de lui donner un baiser. Quant à Niall, non seulement il embrasse la 
vieille, mais il s’accouple avec elle :

Niall partit à la recherche d’eau et arriva au même puits. «  Donne-moi de l’eau, ô 
femme », dit-il. « Je t’en donnerai, mais donne-moi d’abord un baiser », répondit-elle. 
« En plus de vous embrasser, je coucherai avec vous », dit-il. Puis il se jeta sur elle 
et l’embrassa. Mais, tandis qu’il la regardait, il vit soudain qu’il n’y avait au monde 
demoiselle plus gracieuse ni plus aimable … .

« Qui êtes vous? » demanda le garçon.

« Je suis la Souveraineté », répondit-elle.

Voici l’exemple d’un mythe utilisé pour justifier la prétention d’un clan (les Uí Néill) au 
trône d’Irlande aux temps primordiaux.265 La métamorphose de femme laide, lorsqu’elle 
conquiert l’homme idéal, en belle jeune femme, est une métaphore des avantages 
qu’apporte à une terre vieillissante un roi juste et légitime.

Il ne fait aucun doute que des récits médiévaux comme ceux-ci recèlent des allusions 
à certains pratiques plus anciennes dans lesquelles les cérémonies royales comportaient 
un mariage sacré avec une déesse. Ce thème a été relevé en Mésopotamie et ailleurs à 
travers la déification des rois, où la déesse, sous l’apparence d’une prêtresse, choisit 
un souverain comme époux.266 Les scènes d’accouplement dépeintes dans l’art rupestre 
scandinave267 pourraient représenter ce rituel, qui est cependant est communément 
attribué, tout comme celui du sacrifice équin connu en Irlande et en Inde, à l’héritage 
indo-européen commun.

Comme c’est le cas en ce qui concerne les rituels équins, peu de traces subsistent de 
mariages sacrés ou de « déesses de la souveraineté » dans le reste de l’Europe. Le nom 
du célèbre peuple celte des Brigantes pourrait néanmoins receler un indice précieux. Il 
se retrouve en effet en Irlande et au nord de la Grande-Bretagne, ainsi que dans divers 
toponymes continentaux. La déesse de la tribu était dénommée *Brigantī ou « l’Exaltée », 
nom qui correspondrait à celui de la déesse Brigitte (qui devient par la suite Sainte 
Brigitte), et les chefs de la tribu se sont peut-être appelés le « conjoint de la déesse ». D.A. 
Binchy a pour sa part affirmé que le terme gallois désignant le roi, « brenin » serait dérivé 
du titre royal *Brigantīnos, qui signifie « l’époux de l’Exaltée ».268

264	 Texte : Wh. Stokes, « Echtra mac Echach Muigmedóin », Revue celtique 24 (1903), p. 190‑203 ; traduction de 
M. Herbert, « Society and myth, c. 700‑1300 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day anthology of Irish 
writing, vol. 4 (2002), p. 261.

265	 M. Herbert, « Goddess and king », Cosmos 7 (1992), p. 270.
266	 E.O. James, « The sacred kingship and the priesthood », dans La regalità sacra (1959), p. 66.
267	 K. Kristiansen & T.B. Larsson, The rise of Bronze Age society (2005), p. 344.
268	 D.A. Binchy, Celtic and Anglo-Saxon kingship (1970), p. 12.



130 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

L’Échansonne
On peut trouver une autre allusion fait au rite du mariage dans une version du mythe 
fondateur de la colonie grecque de Massalia (Marseille). Plusieurs auteurs ont ainsi cité 
l’histoire racontée par Aristote des noces de Petta, la fille du roi de la région. Dans un épisode 
de ce récit, Euxène le Phocéen est l’hôte du roi. Petta, la fille de celui-ci, offre à Euxène une 
coupe de vin, au lieu de la tendre à son futur époux. Son père en conclut que ce don est 
conforme à la volonté divine, et Euxène accepte ainsi Petta pour femme (Fig. 6.2).

Il fonde sa colonie à Massalia et sa descendance y demeure dès lors. Certes, chaque 
échansonne n’était pas déesse de la souveraineté, mais le nom celtique de l’épouse Petta 
est probablement significatif dans ces circonstances, puisque « pett » ou « pitt » désignait 
une parcelle ou terre (laquelle était associée à la souveraineté).269 En enregistrant cette 
histoire, Aristote a peut-être également, de manière involontaire, conservé un élément des 
mythes celtiques ancestraux.270

Ian Armit, dans ses remarquables recherches sur les têtes coupées et des motifs de 
têtes en Europe de l’Âge du Fer, a attiré l’attention sur l’histoire des femmes d’Entremont, 
négligée par les auteurs modernes. Ce célèbre sanctuaire situé près d’Aix-en-Provence, 
qui date du iiie siècle av. J.-C., est connu pour ses deux statues représentant des guerriers 
accroupis, ainsi que pour ses sculptures de têtes coupées. Toutes sont fragmentaires, 
ayant été délibérément détruites. Il subsiste des parties de torses et des têtes détachées 
de guerriers. Ces torses sont tous uniques, représentant des individus distincts, portant 
une cotte de mailles, une cuirasse de cuir ou des vêtements qui leur sont propres. Comme 
l’a suggéré Ian Armit, ces vestiges pourraient avoir représenté l’élite de la tribu locale des 
Saluvii, une lignée héroïque présumée de chefs de guerre ou de rois.

On a également retrouvé sur le site des fragments de statues de femmes assises. Au 
moins trois têtes féminines aux cheveux voilés ont été identifiées. Ces statues ont pu être 
placées face à celles des guerriers ou bien à côté, dans une représentation familiale : or 
la présence à proximité d’un certain nombre de bas-reliefs représentant des récipients en 
métal est un indice porteur de sens. Tout comme les têtes coupées étaient des emblèmes de 
l’héroïsme masculin, les récipients étaient peut-être des attributs féminins, symbolisant 
le rôle des femmes dans les rituels de service et de consommation de vin.271 Certes le 
symbolisme de ces objets pourrait avoir une signification plus profonde. D’après ce que 
nous savons de la déesse de la souveraineté irlandaise et du mythe fondateur de Massalia, 
il est tout à fait envisageable que l’oppidum d’Entremont accueillit en son temps une 
impressionnante collection de représentations sculptées de la royauté sacrée.

Des siècles plus tard, une référence à la déesse de la souveraineté apparut dans la 
légende bretonne de Saint Judicaël. Bien qu’il ne subsiste aucune trace de la littérature 
vernaculaire en Bretagne, les récits des vies latines des quelques saints contiennent des 
éléments tirés de sources antérieures. Judicaël, guerrier et saint, était un roi breton du 
viie siècle. Dans un récit de sa vie rédigé au xie siècle, on raconte une vision qu’aurait eue 
son père Judhaël quand il était jeune. L’histoire commence ainsi :

269	 Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 32 ; B. Jaski, Early Irish kingship and succession (2000), p. 66.
270	 P. Freeman, The philosopher and the druids (2006), p.  84. Quelques variantes de ce type de contes de 

mariage sont présentées dans l’ouvrage de D. Pralon, « La légende de la fondation de Marseille », Études 
Massaliètes 3 (1992), p. 51‑6.

271	 I. Armit, Headhunting and the body (2012), p. 173‑87. Illustrations issues de l’ouvrage de M. Py, La sculpture 
gauloise méridionale (2011), p. 119‑68.



131La déesse de la souveraineté


Fig. 6.2. L’échansonne : gravure du xixe siècle par Alphonse de Neuville illustrant le mythe 
l’origine de la fondation de Massalia (Marseille) dans lequel Petta, la fille du roi local, 
tend une coupe de vin au Phocéen Euxenus. Illustration extraite de L’histoire de France (F. 
Guizot, 1872).



132 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Une nuit donc, tandis que le noble roi Judhaël, encore dans ses jeunes années, fatigué 
après la chasse, dormait chez son vassal Ausoc’h, dans la trève de Trefflez, située à 
l’extrémité d’une longue côte marine dans les terres de l’ouest, Bra Léon et Kemenet 
Ily. Judhaël vit dans son rêve un mont très élevé au centre même de son royaume, tel 
un ombilic. Ce lieu était difficile d’accès, au bout d’un long chemin caillouteux. Il se 
vit au sommet de ce mont, assis sur un siège d’ivoire, faisant face à un pilier d’une 
hauteur prodigieuse : il s’agissait d’une colonne ronde ancrée en terre par des racines 
et fixée au ciel par de vastes ramures, de sorte que son tronc montait tout droit de 
la terre jusqu’au ciel… À ce moment-là, il vit, juste à côté de lui, la fille de son vassal 
Ausoc’h. Elle s’appelait Prïtell, c’était une ravissante vierge qu’il avait vue la veille qui 
avait éveillé en lui une attirance secrète. Elle le salua tout de suite, à la façon d’une 
subordonnée : « Je vous salue, mon Seigneur Judhaël ! » dit-elle. Il se tourna vers elle 
et répondit : « Ma fille, que faites-vous ici ? » Elle lui répondit : « Mon Roi Judhaël, pour 
une raison quelconque notre Créateur a ordonné d’avance que nous nous retrouvions 
ici, et que la garde de ce pilier orné soit accordée pendant un temps par aucun autre 
homme au monde que vous à aucune autre femme que moi, et qu’ensuite il soit confié 
seulement de ma part à vous seul » … .272

Judhaël fait donc un rêve dans lequel il s’assied sur un siège d’ivoire trônant au sommet 
d’une montagne au milieu de son royaume, au nord-ouest de la Bretagne. Tout près de 
lui, un grand arbre richement décoré d’armes, d’or et de chandelles, se dresse de la terre 
jusqu’au ciel. Une belle vierge lui apparaît  : c’est Prïtell, qui portera son enfant, lequel 
apportera la prospérité à tous dans le royaume, et deviendra un Saint. Mac Cana a souligné 
l’importance du lien entre ces deux thèmes  : l’axis mundi et la figure de souveraineté. 
L’union des deux protagonistes rappelle le mariage entre un roi et une déesse : dans ce 
récit, cette union se tient au centre sacré du royaume.273

Jan de Vries a supposé que la légende d’Amleth, prince du Danemark, telle que rapportée 
dans l’Histoire des Danois de Saxo Grammaticus pouvait comporter une référence à cette 
forme d’union royale. Dans cette histoire, Hermuntrude, une reine écossaise, accepte le 
chanceux Amleth comme roi, car, précise-t-on  : «  tout homme qu’elle jugeait digne de 
partager sa couche devenait aussitôt roi et en même temps qu’elle-même, elle lui donnait  
la royaume ».274 C’est également une histoire comparable qu’on trouve dans le récit de la 
fondation du château de Cawdor (évoqué au chapitre 5)  : par une coïncidence étrange, 
ces deux légendes liées à l’Écosse véhiculent peut-être des souvenirs très altérés d’anciens 
rites royaux.

Dans la poésie de cour en vieux norvégien, on dépeint la terre de Norvège comme une 
femme qui attend son conjoint, c’est-à-dire le roi Hákon, qui a « pris possession de la fille 
unique d’Ónarr, couverte d’arbres ». Dans le poème eddique Skírnismál, le cœur d’une 

272	 Pour lire la traduction du récit « De Sancto Iudicaelo Rege Historia », consulter l’ouvrage de Koch et Carey, 
The Celtic heroic age, p. 387.

273	 P. Mac Cana, The cult of the sacred centre (2011), p. 161. Il a été suggéré que les éléments d’une figure 
de souveraineté sont présents dans une histoire recueillie par Hérodote dans laquelle les frères Pigres 
et Mantyes de Péonie, dans le nord de la Grèce, présentent leur sœur à Darius Ier le Grand lors d’une 
cérémonie fortement ritualisée : Y. de Pontfarcy, « The sovereignty of Paeonia », dans M. Richter & J-M. 
Picard (dir.), Ogma (2002), p. 145‑50.

274	 J. de Vries, La religion des Celtes (1963), p. 251 ; Davidson & Fisher, Saxo Grammaticus, p. 98.



133La déesse de la souveraineté


fille de ce monde, représentant «  la terre protégée et fermée », est conquis par l’épée 
du dieu Freyr.275 Par ailleurs, certains émettent l’hypothèse que la relation entre Freyr 
et sa sœur Freyja, ou celle entre Odin et sa maîtresse Jord décrites dans la mythologie 
évoquent le souvenir de mariages sacrés, mais cette question est débattue.276 D’autre 
part, certaines femmes hideuses, qui se révèlent être des déesses de la souveraineté et 
s’adonnent à la sorcellerie ont été comparées aux divinités de la fertilité associées à la 
sorcellerie dans la littérature norroise.277

On trouve d’autres variantes de la figure hideuse de la souveraineté dans la littérature 
médiévale, trouvant peut-être leur inspiration dans la tradition irlandaise. Chez Geoffrey 
Chaucer, dans l’histoire racontée par la femme de Bath, l’autorité domestique vient se 
substituer à l’autorité royale : un chevalier y est sommé, sous peine de mort, de répondre 
à la question de savoir ce que désirent réellement les femmes. Une vieille femme laide lui 
révèle ce qu’une femme désire par-dessus tout, c’est la souveraineté et le pouvoir sur son 
mari. En fournissant la bonne réponse, le chevalier évite la mort. Pour lui avoir sauvé la 
vie, la vieille femme exige qu’il l’épouse. Elle donne toutefois au chevalier malheureux le 
choix entre une femme laide mais fidèle ou une belle femme infidèle. Le chevalier répond 
qu’il se soumettra à sa décision : c’est la réponse attendue par la vieille, qui aussitôt se 
transforme en femme belle et fidèle.278

Si les références aux rites de boisson font légion dans la Préhistoire d’Europe, il reste 
difficile d’établir un lien clair entre l’archéologie de l’ivresse et les figures de déesses. Selon 
Miranda Green, un bas-relief représentant un couple divin retrouvé à Pagny-la-Ville, près 
de Beaune (Bourgogne), décrit peut-être l’offrande cérémoniale d’une boisson par une 
déesse à un roi. On y voit une jeune femme tendre une assiette et une corne d’abondance 
pleine de fruits à un homme plus âgé et barbu qui tient un maillet dans la main gauche et 
un grand récipient dans la main droite. Il est possible qu’un acte similaire soit représenté 
sur un bas-relief fragmentaire retrouvé dans un sanctuaire romain à Nettleton (Wiltshire), 
représentant une femme offrant un récipient à son conjoint.279

De telles représentations iconographiques, qu’on peut comparer à celle d’Entremont, 
posent de réelles difficultés d’interprétation. Cependant les données cumulatives 
confirment que les rites royaux sont une possible explication. Souvenons-nous que 
Dumézil a comparé Medb à Mādhavī, frappé par les analogies découvertes entre l’Inde 
ancienne et l’Irlande et par la perspective inattendue qu’elles offrent sur la royauté indo-
européenne. Nous avons ici l’aperçu d’un rite préhistorique répandu, à travers lequel 
l’autorité de la royauté sacrée se trouvait confirmée, et qui consistait en l’offrande d’une 
boisson par une femme au statut particulier.

275	 R. Frank, Old Norse court poetry (1978), p. 64.
276	 J.P. Schjødt, «  Ideology of the ruler in pre-Christian Scandinavia  », Viking and Medieval Scandinavia 6 

(2010), p. 183. O. Sundqvist, « Religious ruler ideology », dans C. Raudvere & J.P. Schjødt (dir.), More than 
mythology (2012), p. 225‑61.

277	 M. Bhreathnach, « The sovereignty goddess as goddess of death? », Zeitschrift für celtische Philologie 39 
(1982), p. 248. Le thème de la femme détestable est sans doute universel : A.K. Coomaraswamy, « On the 
loathly bride », Speculum 20 (1945), p. 391‑404.

278	 M. Aguirre, « The riddle of sovereignty », The Modern Language Review 88 (1993), p. 273‑82. R. McTurk, 
Chaucer and the Norse and Celtic worlds (2005), p. 106.

279	 M. Green, Symbol and image in Celtic religious art (1989), p. 51 ; « Pagan Celtic iconography and the concept 
of sacral kingship », Zeitschrift für celtische Philologie 52 (2000), p. 105.



134 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

L’historien Michael Enright a abordé ce thème dans un ouvrage très original qui 
porte sur « la femme à la coupe d’hydromel ». Il y examine, dans la littérature du monde 
germanique du ier au ixe siècle après J.-C, le rôle des femmes dans le cérémonial du service 
des boissons. Il met notamment en exergue un rite archaïque de reconnaissance de la 
souveraineté, dans lequel les femmes avaient une fonction centrale  : ces cérémonies 
visaient à asseoir la position d’un homme en tant que chef de guerre ou de chef de famille. 
Enright s’appuie sur l’exemple d’une riche sépulture de femme découverte à Juellinge, 
sur l’île danoise de Lolland, et qu’on estime dater de l’an 100 après J.-C. Cette femme de 
haut rang est morte autour de l’âge de trente ans. Son mobilier funéraire consiste en de 
nombreuses importations du monde romain et en des parures personnelles. Le service à 
boisson, qui de toute évidence était un élément important de ce mobilier, comprenait un 
chaudron de bronze, une louche, une passoire à vin (dans la main droite), deux béchers 
en verre et deux cornes à boire. Enright en conclut que cette femme avait une fonction 
sociale très respectée, liée au service de la boisson.280

D’autres femmes ont sans doute eu ces responsabilités dans les anciens temps. 
On a par exemple retrouvé, dans la riche sépulture à Reinheim mentionnée 
précédemment, les garnitures cylindriques en feuilles d’or d’une paire de cornes à 
boire. Si le squelette n’a pas survécu, il est désormais admis, au vu de la quantité et 
de la qualité exceptionnelles des bijoux et articles de luxe présents, notamment un 
miroir, qu’il s’agit de la sépulture d’une femme importante. Parmi les bijoux, un torque 
et un bracelet sont ornés de têtes humaines (probablement de femmes) coiffées d’un 
protomé d’oiseau.281 La présence des deux cornes à boire à monture dorée et d’une 
remarquable cruche à vin en bronze doré suggèrent que cette femme a pu tenir un rôle 
semblable dans les cérémonies liées à la boisson. Il s’agissait sans doute, ici encore, 
d’une femme de rang supérieur qui jouait un rôle sacré.282

La dame de Vix
Un tel apparat dans les ustensiles de boisson rappelle inévitablement la sépulture de la 
célèbre « princesse de Vix ». Cette tombe située près de Châtillon-sur-Seine (Bourgogne), 
découverte dans les années 1950, a révélé des vestiges d’une richesse exceptionnelle. 
Sa chambre de bois renfermait tous les symboles de haut rang typiques du ve siècle av. 
J.-C., notamment un char à quatre roues et de nombreux bijoux, dont un gros torque 
d’or orné d’une paire de chevaux ailés, ainsi qu’un service à boisson. La défunte était 
étendue sur la caisse du véhicule, dont les roues avaient été démontées et placées le 
long d’une paroi de la chambre. Le service à boisson comprenait un immense récipient 
de bronze d’une contenance de près de 1 100 litres provenant d’une colonie grecque du 
sud de l’Italie, une cruche étrusque de bronze, une phiale d’argent, une paire de coupes 
attiques (l’une ornée à figures noires, l’autre sans ornement : les deux coupes étaient 
placées au bord de l’ouverture de la grande cuve), deux bassines en bronze à anses et 
une grande bassine sans anses (Fig. 6.3).

280	 M.J. Enright, Lady with a mead cup (1996), p. 100. Le thème de la femme servant l’hydromel est récurrent dans 
l’Edda poétique, un ensemble de poèmes en vieux norrois, cf. M. Kvilhaug, The maiden with the mead (2009).

281	 J.V.S. Megaw, Art of the European Iron Age (1970), p. 80.
282	 R. Echt, Das Fürstinnengrab von Reinheim (1999), p. 222, compare son statut aristocratique et son rôle 

sacré à ceux d’une vestale romaine.



135La déesse de la souveraineté


La connotation féminine du programme iconographique de ces objets est remarquable. 
Des Amazones sont dépeintes sur la coupe ornée, et des gorgones grotesques forment les 
deux grandes anses de la cuve. Une petite figurine de femme voilée se tient droite au centre 
du couvercle de la cuve. Pour certains, elle évoque des divinités féminines grecques. Pour 
d’autres, elle fait écho aux images de femmes présentes sur une situle de Vače (Slovénie). 
Selon Christopher Knüsel, ces femmes ont été les participantes de rituels comportant une 
libation, et pourraient ainsi être comparées à des « servantes, au même titre qu’un prêtre 
chrétien qui tient la messe devient au sens figuré un serviteur de Dieu ».283

Les archives funéraires de l’Europe de l’Âge du Fer confirment le fait que de nombreuses 
femmes jouissaient d’une position élevée dans leur société. Des dizaines de sépultures de 
femmes riches sont en effet représentées dans la documentation archéologique, et leur 
signification a fait l’objet de nombreux débats.284 Il a notamment beaucoup été question, 
dans les études, du rôle et du statut de la dame de Vix qui fut honorée d’un tel mobilier 

283	 C.J. Knüsel, « More Circe than Cassandra », European Journal of Archaeology 5 (2002), p. 285.
284	 C. Metzner-Nebelsick, « Wagen- und Prunkbestattungen von Frauen der Hallstatt- und frühen Latènezeit », 

dans J.M. Bagley et al. (dir.), Alpen, Kult und Eisenzeit (2009), p. 237‑70.

Fig. 6.3. Une reconstitution simplifiée de la sépulture de Vix telle que présentée au 
Musée du Pays Châtillonnais, Châtillon-sur-Seine. La dame de Vix git sur la grande 
structure d’un char à quatre roues, dont les roues sont détachées et placées le long du 
mur de bois de la chambre. L’une des deux coupes de céramique grecques est montrée 
placée au bord de l’ouverture de la grande cuve de bronze. Le pichet de vin, au sol, était 
lui aussi, selon l’excavateur, positionné au bord de l’ouverture de la grande cuve.



136 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

funéraire. Cependant, les historiens s’accordent sur l’idée que son pouvoir était de nature 
religieuse, et tendent donc à abandonner le titre profane de « princesse ».285

Il convient ici de mentionner une sépulture plus ancienne de la période hallstattienne, 
datant du viie siècle avant J.-C., qui comportait également une paire distinctive de récipients 
à boisson. Une fouille de sauvetage menée dans les années 1980 à Mitterkirchen (Haute-
Autriche) sur un site de tumulus en grande partie détruits a révélé une chambre de bois, 
logée dans un tumulus. Elle renfermait le corps d’une femme d’une trentaine d’années 
allongée sur la caisse d’un char. Si peu de traces des quatre roues ont subsisté, il est apparu 
que ces roues furent démontées et placées le long d’une paroi de la chambre, tout comme 
ce fut le cas à Vix. Parmi les parures se trouvaient collier d’ambre, deux fibules de bronze, 
un anneau de cheville et une ceinture en cuir décorée. Les pièces métalliques d’un char 
et des harnachements de chevaux furent également déposés dans la tombe. Une grande 
quantité d’ossements d’animaux fut également retrouvée dans un quadrant, avec une 
paire de couteaux de fer et une petite poterie formée de trois coupes conjointes.

Au total, plus de vingt poteries étaient réparties dans toute la sépulture, dont plusieurs 
plats sous le char, un grand chaudron en poterie dans le coin nord-est de la chambre, ainsi 
qu’une paire de vases à anses en céramique disposée au sol à côté du char. Ces vases ornés 
sont très semblables, mais pas identiques. Bien que ces poteries soient pour la plupart 
typiques des traditions de l’époque dans ces régions de la Haute-Autriche et du sud de la 
Bavière, les vases à anse (et la triple coupe miniature) sont d’une autre origine, reflétant 
davantage les traditions de l’est du monde hallstattien.286

On ne peut manquer de citer également la riche sépulture de Kleinaspergle, près 
de Ludwigsburg (Baden Württemberg).287 La première exploration, partielle, de ce 
grand tumulus, effectuée par voie de galeries en 1879, révéla deux chambres en bois. 
La chambre centrale, vraisemblablement pillée, était presque vide, mais on a retrouvé 
quelques restes humains et, fait intéressant, des ossements de cheval. Une chambre 
latérale, également en bois, à quelques mètres à l’ouest, a été retrouvée intacte avec 
un riche mobilier comprenant un grand bassin de bronze, un petit seau à cordons, 
un récipient étrusque, une cruche à vin, deux coupes attiques en céramique et deux 
garnitures de cornes à boire en feuille d’or.

Les deux coupes grecques sont de toute évidence des objets de grande valeur et d’une 
importance particulière. L’une est ornée de figures rouges et comporte à l’intérieur l’image 
d’une prêtresse devant un autel. L’autre, noire et simplement émaillée, présente un motif 
de branche de myrte peint en blanc autour du bord, en hommage à la déesse Aphrodite. 
Les deux coupes ont été brisées et soigneusement réparées : les fissures ont en effet été 
recouvertes de fines feuilles d’or collées, portant les motifs de La Tène. Ceci témoigne 
sans aucun doute de leur caractère exceptionnel et leur importance cérémonielle. 

285	 C. Rolley, La tombe princière de Vix (2003). S. Verger, « Qui était la Dame de Vix? », dans M. Cébeillac-
Gervasoni & L. Lamoine (dir.), Les élites et leurs facettes (2003), p. 583‑625 ; « La Dame de Vix », dans J. 
Guilaine (dir.), Sépultures et sociétés (2009), p. 285‑309 ; « Archéologie du couchant d’été », dans J-P. Le 
Bihan & J-P. Guillaumet (dir.), Routes du monde et passages obligés de la Protohistoire au haut Moyen Âge 
(2010), p. 293‑337.

286	 M. Pertlwieser, «  Frühhallstattzeitliche Wagenbestattungen in Mitterkirchen  », dans Prunkwagen und 
Hügelgrab (1987), p. 55‑65.

287	 W. Kimmig, Das Kleinaspergle (1988).



137La déesse de la souveraineté


Vincent Megaw fit ainsi observer, non sans une grande perspicacité, qu’un « tel niveau 
de décoration d’objets exotiques constitue presque une forme de consécration cultique ».

Les garnitures des cornes à boire sont distinctes l’une de l’autre en matière de 
décoration et de qualité, mais chacun de ces objets comporte un bélier sculpté en sa 
pointe. Megaw interpréta cette combinaison comme l’indice que l’une des cornes était 
destinée à l’individu dans la tombe et l’autre à la personne qui l’accompagnerait dans 
l’Autre Monde.288 Des ossements humains incinérés auraient été déposés dans la tombe, 
mais n’ont pas subsisté  : par conséquent le sexe du/de la défunt.e est inconnu, quoique 
l’absence d’armes pourrait inciter à postuler qu’il s’agissait une femme.

Il est évident que la présence de paires de récipients dans une riche sépulture peut 
donner lieu à moult interprétations. Mais la récurrence de telles paires de récipients 
spéciaux ou exceptionnels dans des sépultures de femmes semble indiquer une certaine 
pratique cultuelle commune. Selon Pierre-Yves Milcent, les données de Vix sont d’une 
importance significative : la paire de coupes attiques et la cruche à vin ont été posées sur 
la partie haute de la cuve, tandis que la paire de bassins à ablutions a été disposée au sol. 
Pour Milcent, ces détails supposent la participation de deux personnes, la défunte et un 
proche ou un égal.289 Ainsi le partage une boisson avec un autre participant, probablement 
un homme, a pu faire partie d’une cérémonie formelle.

La «  dame de Vix  » était de petite taille (moins de 160 cm) et d’âge moyen (entre 
30 et 55  ans) au moment de sa mort. Knüsel a suggéré que son physique était peu 
impressionnant, et qu’elle présentait divers défauts physiques, notamment une asymétrie 
faciale et une claudication causée par une dysplasie de la hanche. Selon lui, cette apparence 
et sa capacité à surmonter son handicap ont pu contribuer à lui conférer son statut de 
« ritualiste ». 290 Il ne s’agit peut-être que d’une coïncidence, mais la femme de Juellinge 
souffrait elle aussi d’une claudication liée à une malformation de sa jambe droite causée 
par une ostéochondrome, une grande tumeur bénigne du fémur.291 Notons au passage que 
les irrégularités physiques (femmes borgnes ou boiteuses) ou les asymétries de posture 
(femmes se tenant sur une jambe, levant une main) figurent parmi les caractéristiques de 
certaines femmes ritualistes dans la littérature de l’Irlande ancienne.292

Comme Medb et Mādhavī, les femmes de Juellinge, de Reinheim, de Vix, de 
Mitterkirchen, et peut-être de Kleinaspergle, ont pu appartenir à une minorité privilégiée 
au sein de l’élite féminine de leurs époques respectives. Elles détenaient peut-être un 
don exceptionnel  dans leur capacité de valider l’autorité d’un souverain. Ni déesses ni 
conjointes, mais investies d’un pouvoir surnaturel faisant écho délibérément ou dérivé 
d’une figure de la souveraineté, ces ritualistes avaient pour principale fonction de légitimer 
la domination et le pouvoir masculins. Leur rôle (parfaitement défini par Michael Enright 

288	 J.V.S. Megaw, Art of the European Iron Age (1970), p. 20, 61‑2.
289	 P-Y. Milcent, « Statut et fonctions d’un personnage féminin hors norme », dans C. Rolley (dir.), La tombe 

princière de Vix (2003), p. 316.
290	 G. Depierre & H. Duday, dans C. Rolley (2003), p. 346, débattent des conclusions avancées par Knüsel sur 

l’assymétrie faciale, tout en s’accordant sur les preuves d’une déformation de la hanche, mais restent 
dubitatifs quant à ses effets sur la démarche ou la posture du sujet.

291	 P. Bennike, Palaeopathology of Danish skeletons (1985), p. 205  ; D. Brothwell & A.T. Sandison, Diseases in 
antiquity (1967), p. 323. L’argument selon lequel la femme de haut rang retrouvée dans le char-sépulture de 
Wetwang Slack en Yorkshire a été défigurée fait l’objet d’un débat : M. Giles, A forged glamour (2012), p. 248.

292	 J. Borsje, The Celtic evil eye (2012), p. 101.



138 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

dans l’expression « la femme à la coupe d’hydromel ») était ainsi d’une telle importance 
qu’il méritait d’être commémoré après leur mort.

Pour en revenir à la tradition irlandaise, nous découvrons dans Baile in Scáil (La 
Vision du Spectre), une femme surnaturelle présentant une coupe d’or au roi de Tara, 
Conn aux cent batailles. Étaíne, la déesse de la souveraineté, tenait un rôle semblable. 
Dans Tochmarc Étaíne (La Courtise d’Étaín) récit du ixe siècle, le service de la boisson est 
présenté comme son don particulier. Lorsque Eochaidh, roi de Tara, doit prendre femme, 
il choisit Étaín parmi cinquante femmes de l’Autre Monde ayant la même apparence 
physique et les mêmes vêtements, déclarant : « Ma femme est la meilleure d’Irlande pour 
servir à boire. Je la reconnaîtrai à sa façon de servir ».293

Terre et souveraineté
La déesse prend également une autre dimension. Le lien entre une figure de femme 
et la terre et sa souveraineté est l’un des thèmes récurrents de la tradition irlandaise. 
Dans le Lebor Gabála Érenn (Le Livre des Conquêtes de l’Irlande, xiie siècle), on raconte 
que les fils de Míl, ancêtres des irlandais gaéliques, après avoir subjugué les Tuatha Dé 
Danann, rencontrèrent les déesses Banba, Fótla, et Ériu. Cette dernière, qui leur apparaît 
à Uisneach, en plein centre de l’Irlande, donne son nom à l’île entière.

Si d’autres déesses comme Macha ou Medb ont donné lieu à une toponymie plus 
provinciale, elles personnifient également le lien unissant la terre à la souveraineté en 
apparaissant comme des divinités féminines étroitement liées à l’institution de la royauté 
sacrée. Cet ancien concept, et le principe fondateur de l’union d’un roi vertueux à son 
royaume survivent sous des métaphores bien connues dans la littérature ultérieure, 
jusqu’à la chute de l’ordre gaélique au xviie  siècle. On retrouve ces notions au siècle 
suivant dans la littérature jacobite, dont l’un des poètes définira l’Irlande « la fille de Conn 
et l’épouse des Stuart ». T. F. O’Rahilly publia une liste des références poétiques ultérieures 
à l’Irlande : le pays est notamment nommé « l’épouse » de certains rois des légendes ou 
des premiers temps historiques. Une référence comparable, au début du xviie siècle, décrit 
Crúachain comme « l’ancienne épouse des rois de Connacht ». Dans un texte du Moyen 
Âge, un roi de Tara est défini comme le «  mari  » (fer, nuachar) de Tara (Temair) et de 
l’Irlande (Banba, Inis Fáil). En 1736, des siècles plus tard, un poème au sujet de la mort de 
Manus O’Donnell, un grand seigneur du Donegal au xviie siècle, commence ainsi : « Éire 
n’avait jusqu’à présent jamais été veuve ».294

Si cette imagerie féminine conserva sa signification pendant plus d’un millénaire à 
l’époque historique, on pourrait s’attendre à ce qu’elle ait perduré plus longtemps encore 
dans les mentalités de certains peuples de l’Europe préhistorique, à travers des traditions 
animistes. Évidemment, il est difficile d’obtenir des preuves archéologiques pour étayer 
cette hypothèse. Toutefois, il est probable que les peuples préhistoriques aient conçu la 
terre comme une entité féminine, et qu’ils considéraient parfois certaines interactions 
avec cette figure féminine comme un échange sensuel entre un homme et une femme. Le 
défrichement du terrain comme une prise de possession, le labour du sillon, la pénétration 
de la terre ou l’insertion d’un menhir ne sont que quelques exemples d’actes renvoyant 

293	 O. Bergin & R.I. Best, « Tochmarc Étaíne », Ériu 12 (1938), p. 186‑7.
294	 B. Ó Buachalla, « Irish Jacobite poetry », The Irish Review 12 (1992), p. 44. T.F. O’Rahilly, « On the origin of 

the names Erainn and Ériu », Ériu 14 (1946), p. 19.



139La déesse de la souveraineté


à cette analogie. Cette conception, tout à fait étrangère à l’esprit moderne, présente une 
approche du monde naturel fondamentalement différente, où certaines particularités 
topographiques pouvaient être envisagées sous un angle animiste. Les situations où la 
topographie se trouvait anthropomorphisée font légion : ceci nous rappelle à des temps où 
nature et culture étaient inextricablement liées, et où des paysages animés influaient sur 
les croyances et les pratiques culturelles.

Citons ici un exemple se rapportant à la déesse Medb. La montagne Sawel, dans 
la région frontalière de comtés Tyrone et Derry, tient son nom actuel de l’appellation 
du xviie  siècle «  Mullanesawla  », qui provient du gaélique «  Mullach na Samhla  », se 
traduisant par «  la colline de la similitude  ». Une particularité de relief sur le flanc 
fut brièvement relevée par l’Ordnance Survey, donnant ainsi le nom «  Samhail Phite 
Meidhbhe » (qui apparaît en anglais sous l’appellation « Sawell pit a Mew » sur une carte 
du xviie siècle). Il s’agirait d’une référence à la vulve de Medb, quoiqu’une explication 
de cette ressemblance fasse défaut  : selon Kay Muhr il pourrait s’agir d’une référence 
à un ruisseau de montagne qui aurait pris sa source entre le sommet de Sawel et une 
montagne voisine, serpentant à travers un plateau herbeux à Oughtmame, un nom qui 
pourrait provenir de « Ucht Meidhbhe  », signifiant «  la poitrine de Medb ». Kay Muhr 
soulgine également que le toponyme Ballypitmave, près de Glenavy dans le comté 
d’Antrim, pouvait être une évocation anatomique semblable, même si le référent, 
peut-être une tombe mégalithique, a depuis disparu.295

Si Macha demeure l’exemple idéal d’une figure souveraine associée aux chevaux, Medb 
de Crúachain a elle aussi des associations équines. Son amant Fergus, qui était connu sous 
le nom de Ro-ech ou « Grand cheval », et le nom de l’un de ses nombreux maris, Eochaid, 
pourrait dériver du mot ech, qui signifie « cheval » en vieil-irlandais.296 Le rôle de chevaux 
sauvages dans les rituels royaux de Tara (cf. chapitre 7), et les nombreuses références 
toponymiques relevées dans ce lieu sacré à une déesse de la souveraineté se présentant 
sous la forme d’une jument blanche (animal si important dans les rites sacrificiels des 
Cenél Conaill) ont conduit Newman à supputer que cette figure était également une 
garante de l’institution royale à Tara.

Le nom complet de la déesse de Tara, Medb Lethderg, est lié à Rath Maeve, une grande 
enceinte située à 1,5 km environ au sud de la colline. Il n’existe qu’une seule et brève 
mention de ce monument, qu’on trouve dans un poème intitulé Cnucha cnoc os cionn Life 
(Cnucha, une colline au-dessus la rivière Liffey) : « Les hommes du Leinster construisirent 
Raith Meadhbha sur la pente pour Meadhbh Lethderg, et dès lors, Raith Meadhbha fut le 
nom donné à ce côté de Temhair. »297

Selon Newman, la rivière Níth, qui s’écoulait de la source de Nemnach, sur la colline de 
Tara, était un élément prépondérant du paysage sacré : les eaux de la rivière, qui sortaient 
de Tara, provenaient de la déesse elle-même, émanant littéralement de son corps divin. 
Près de Rath Lugh, la rivière Níth rejoint la rivière Gabhra, et leur confluence est le site de 
monuments importants. La nature équine de la déesse se reflète dans le nom même de la 
Gabhra, qui signifie « la rivière de la jument blanche ». Cette rivière, qui s’écoule entre les 

295	 K. Muhr, « Place-names and the understanding of monuments », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of 
cult and kingship (2011), p. 247.

296	 J. Puhvel, « Aspects of equine functionality » (1970), p. 167.
297	 M. Power, « Cnucha cnoc os cionn Life », Zeitschrift für celtische Philologie 11 (1917), p. 48.



140 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

collines de Tara et de Skreen, était un élément central de cette terre sacrée. La colline de 
Skreen (cf. chapitre 7), où fut exilé un roi déshonoré, était l’homologue cosmologique de 
Tara. Ces deux points de repère étaient unis par les eaux de la déesse de la souveraineté 
qui s’écoulaient entre eux.

L’appellation gabor (signifiant «  cheval  » ou «  jument blanche  » en vieil-irlandais) 
figure parmi les autres toponymes liés à des sites royaux  : citons ainsi le site de Sgiath 
Gabhra (signifiant «  le bouclier  » ou «  la défense de la jument blanche  »), constitué 
d’une enceinte et d’un tumulus qui étaient de hauts lieux d’investiture seigneuriale de 
la dynastie Maguire dans le comté du Fermanagh à l’époque médiévale. Ce site a fait 
l’objet des recherches d’Elizabeth FitzPatrick. Le site de Lagore est un autre exemple 
remarquable  : ce site lacustre fut la résidence royale des rois médiévaux de Brega est 
un crannog. Situé à environ sept kilomètres de Tara, le lac est connue en gaélique sous le 
nom de Loch nGabor (« le Lac de la jument blanche ») ou Loch Da Gabor (« le Lac des deux 
juments blanches »).298

Le symbolisme des juments blanches n’est pas un phénomène exclusif à l’Irlande, 
comme en témoigne le Cheval blanc d’Uffington, une silhouette chevaline creusée sur 
les flancs supérieurs d’une colline de craie qui fait partie de l’escarpement des Berkshire 
Downs, au Sud de l’Angleterre. Cette représentation monumentale d’une longueur de 
100 mètres fut creusée pour la première fois au temps protohistoriques (probablement 
entre 1380 et 550 avant J.-C., selon une datation par luminescence optique appliquée aux 
échantillons de feldspath et de quartz provenant du monument). Vraisemblablement, le 
site fut entretenu régulièrement au cours des millénaires.299 Il est situé à 160 mètres de la 
colline fortifiée d’Uffington Castle, où des fouilles archéologiques limitées ont été menées, 
révélant peu de traces d’occupation. Ce manque d’éléments étayant la possibilité d’une 
occupation indique que les activités menées sur ce site étaient peut-être davantage de 
nature rituelle, et qu’il s’agissait d’un lieu privilégié visité à intervalles périodiques.

Les remparts de ce monument, érigés au viiie ou viie siècle avant J.-C., furent modifiés 
au fil des siècles. Deux entrées se trouvent de part et d’autre de l’enceinte, la première à 
l’ouest et la seconde à l’est. Cette dernière était imposante et encadrée de poteaux de bois. 
Elle fut remblayée autour du ive siècle avant J.-C. Ensuite, peu de traces d’activité furent 
relevées, jusqu’aux iiie et ive  siècles après J.-C. où l’on retrouve des traces sporadiques 
d’activité sans preuves tangibles d’une occupation. Ces conclusions contrastent avec 
celles issues de Segsbury Camp, une fortification voisine située à 8  km à l’est, dont les 
vestiges ont indiqué un fort niveau d’utilisation.300 Il semblerait que les visites d’Uffington 
Castle coïncidaient avec l’entretien périodique du grand cheval. À une époque, les deux 
monuments étaient peut-être les symboles tribaux des Atrébates de la région, mais il est 
également possible que cheval blanc d’Uffington ait autrefois joué un rôle central dans 
certains rites royaux, à l’instar de la jument blanche de Tara, des sacrifices des Cenél 
Conaill, des sacrifices équins en Inde ou des motifs des chevaux à tête humaine retrouvé 
sur l’ensemble du continent (Fig. 5.6).

298	 E. FitzPatrick et al., « Evoking the white mare », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship 
(2011), p. 163‑91. C. Newman, « The sacral landscape of Tara », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult 
and kingship, p. 22‑43.

299	 D. Miles et al., Uffington White Horse and its landscape (2003).
300	 A. Payne et al., The Wessex hillforts project (2006), p. 89.



141La déesse de la souveraineté


Une croyance en l’existence d’une divinité féminine associée à la terre, dont on 
retrouve les traces dans plusieurs mythes indo-européens, a pu prescrire certaines actions 
dans le passé. Il convient donc d’être attentif, dans les études archéologiques, à cette 
possibilité. Par exemple, si effectivement l’on croyait, à l’Âge du Bronze, que les terres de 
Downpatrick étaient une sorte d’entité féminine, alors l’inhumation soigneuse des deux 
dépôts de bijoux d’or qui y furent retrouvés n’a pas représenté un « don aux dieux » au 
sens où on l’entend, mais une offrande précisément dédiée à une divinité féminine. Si ces 
objets étaient effectivement des parures féminines, ils ont ainsi pu constituer une offrande 
particulièrement appropriée dans les circonstances.

Deux torques d’or de taille exceptionnelle furent retrouvés à proximité de l’Enceinte 
des Synodes à Tara (Rath of the Synods) au début du xixe  siècle  : il s’agissait peut-être 
d’offrandes de nature similaire. On présume généralement que ces objets décoratifs 
étaient faits pour être portés autour du cou, mais la paire retrouvée à Tara et d’autres 
exemplaires sont assez larges pour être portés à la ceinture, si là était bien leur usage. Bien 
que les circonstances de leur découverte soient inconnues, le fait que ces torques furent 
déposées dans un lieu associé à Medb Lethderg, déesse de la souveraineté et de la terre de 
Tara, est particulièrement significatif.

Les magnifiques ouvrages d’or de Downpatrick et de Tara ne sont que des exemples 
parmi tant d’autres de bijoux caractéristiques d’une certains période de l’Âge du Bronze 
irlandais (c.1400‑1200 av. J.-C.). Torques, bracelets, boucles d’oreilles et barrettes à 
cheveux  furent pour la plupart trouvés dans la terre sèche, et non enfouis en milieux 
humides. Certes, la coutume d’inhumer des dépôts d’objets en métal dans la terre plutôt 
que dans un lac ou une tourbière n’est pas inédite (on a privilégié des haches en bronze 
et des hallebardes à une époque antérieure), cependant la découverte d’une telle gamme 
d’ornements personnels, de surcroit ouvragés en or, fut tout à fait inhabituelle.

L’hypothèse qu’il s’agissait d’objets de valeur enterrés en sûreté durant une période de 
danger est une croyance ancienne, mais si tel était le cas, on peut se demander pourquoi 
ont été cachés seulement quelques d’objets d’or et non pas également d’autres artefacts 
précieux en bronze. Le nombre limité de ces bijoux et la rareté de ces combinaisons d’or 
et de bronzes suggèrent que d’autres raisons ont pu motiver ces dépôts : il est désormais 
communément admis qu’il existe une explication liée à des pratiques rituelles.

Des objets de ce type ne sont jamais retrouvés dans les sépultures, et leur diversité est 
si limitée qu’il n’est pas possible de déterminer si ces artefacts d’or étaient des possessions 
masculines ou féminines. Or on trouve cependant une comparaison significative, peut-
être, dans la rapière. Cette arme répandue à l’époque de l’Âge du Bronze était un poignard 
de bronze à la lame longue et effilée, idéal pour taillader ou poignarder un ennemi. Les 
circonstances de découverte des nombreux exemplaires relevés restent floues, mais 
ceux dont la provenance est connue ont été retrouvés dans une rivière, un lac, ou une 
tourbière. Ces armes étaient des objets de valeur qui n’ont pu être jetés volontairement 
ou abandonnés avec désinvolture : leur dépôt formel reflète une activité d’élite. En tant 
qu’arme de guerre masculine (qui fut ensuite remplacée par l’épée de bronze), cette 
rapière déposée en milieu humide contraste ainsi fortement avec les dépôts terrestres de 
parures d’or effectués à la même époque.

Ces dépôts sélectifs d’objets métalliques spécifiques inspirent moult déductions 
interprétatives. L’un est associé dans une large mesure aux contextes humides et liminaux, 
l’autre à la terre et peut-être aux habitations. Les motivations religieuses étaient peut-être 



142 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

différentes dans chaque cas  : il serait donc peu judicieux de spéculer librement sur de 
tels sujets sans éléments de preuve. David Fontijn rejette pour sa part l’hypothèse selon 
laquelle que les dépôts en milieux humides de l’Âge du Bronze auraient été des « offrandes 
aux dieux  »  : il s’agit selon lui d’une interprétation d’universitaires visant à pallier le 
caractère irrationnel des dépôts de métaux.301 Ceci dit, si l’on tient compte de l’évolution 
des pratiques au fil des époques, il reste tout à fait possible que certains dépôts étaient 
associés à des rites d’offrandes aux dieux, ou aux déesses dans un paysage féminisé.

Soulignons enfin que certaines des nombreuses armes de bronze retrouvées dans des 
rivières comme le Shannon sont issues de contextes riches en connotations féminines. 
Sinann était la déesse tutélaire du Shannon, et son histoire est semblable en bien des 
points à celle de Bóand, déesse de la rivière Boyne. Si la mythologie des déesses de rivière 
est particulièrement répandue, elle reste difficile à dater. On ne saura peut-être jamais 
si la déesse Sinann fit effectivement l’objet d’offrandes d’artefacts de métal à l’époque 
préhistorique. Cette possibilité soulève toutefois une réflexion intéressante sur la 
symbolique de l’eau. En effet, ces articles ont été trouvés en grandes quantités dans des 
lacs ou tourbières, à l’instar du fameux dépôt de Dowris. Comme l’ont souligné certains 
auteurs, il existe des différences significatives entre les divers types d’eaux et de milieux 
aqueux.302 On attribuait peut-être des qualités surnaturelles distinctes à l’eau courante 
et fraîche des sources ou rivières et à l’eau calme et stagnante des lacs ou des tourbières. 
Comme nous l’avons évoqué précédemment, l’eau calme était perçue dans la tradition 
irlandaise comme un miroir, une entrée vers cet Autre Monde dont la déesse de la terre 
était la figure médiatrice.

301	 D.R. Fontijn, Sacrificial landscapes (2002), p. 18, 267
302	 D. Yates & R. Bradley, « Still water, hidden depths », Antiquity 84 (2010), p. 405‑15.



143La royauté sacrée


7

La royauté sacrée

Tara et son paysage sont, dans l’histoire et la mythologie, étroitement associés à la royauté 
sacrée. Au Moyen Âge, ces terres étaient situées dans le royaume des Uí Néill de Brega, 
qui s’étend de la rivière Dee, dans le comté de Louth, vers la rivière Liffey, au Sud. Elles 
incluent aussi les rivières Boyne et Blackwater, à l’ouest. Depuis le ve siècle au moins, la 
royauté de Tara a été convoitée par les groupes dynastiques rivaux du Leinster, de l’Ulster 
(les Ulaid), du nord-ouest (les Uí Néill du nord) et du centre (les Uí Néill du sud). C’est 
au cours du ixe siècle que Máelsechlainn mac Maíle Ruanaid, décédé en 862, parvient à 
étendre le pouvoir et le contrôle des Uí Néill du sud pour permettre aux rois de Tara de 
s’affirmer durablement comme la principale lignée des rois d’Irlande. Son fils Flann Sinna 
a ainsi été dénommé « Rí Érenn », ou « le roi d’Irlande » dans une inscription trouvée sur 
la Croix des Écritures à Clonmacnoise.

Cette célèbre colline est située à mi-chemin entre les villes de Dunshaughlin et de 
Navan, dans le centre-sud du comté de Meath. On trouve l’ensemble de ses monuments 
archéologiques sur une crête basse d’une longueur de 2 km à près de 155 mètres au-dessus 
du niveau de la mer. En forte pente à l’ouest, la crête offre des vues remarquables sur la 
plaine centrale d’Irlande.303

La plus ancienne description des monuments du sommet de la colline se trouve dans 
le dindshenchas : elle fut écrite à des fins politiques, au bénéfice de Uí Néill du sud, et en 
particulier de Máelsechlainn mac Domhnaill (roi de Tara décédé en 1022). Il s’agissait de 
défendre leurs prétentions au trône d’Irlande pour contrecarrer celles de leur rival Brian 
Bórú de Munster. Ces textes toponymiques sont attribués à Cúan úa Lothcháin, le poète 
de la cour des Uí Néill. Il y souligne l’importance symbolique de Tara, en associant ses 
monuments à des figures mythiques ancestrales, à des héros ou des rois comme Cormac 
mac Airt ou Lóegaire, fils de Níall Noígíallach (Niall aux neuf otages).

Ce récit, intitulé Dindgnai Temrach (Les Lieux remarquables de Tara) et rédigé en 
moyen-irlandais autour de l’an 1 000, offre une description extraordinairement détaillée 
des monuments juchés sur la crête. Près de huit siècles plus tard, en 1836, George Petrie 
et John O’Donovan tentèrent, lors de leurs travaux pour l’Ordnance Survey, de mettre en 

303	 À propos de Tara : C. Newman, Tara, an archaeological survey (1997) ; « Re-composing the archaeological 
landscape of Tara », dans E. Bhreathnach (dir.), The kingship and landscape of Tara (2005), p. 361‑409 ; 
« The sacral landscape of Tara », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (2011), p. 22‑43. 
E. Bhreathnach, Tara. A select bibliography (1995) ; E. Bhreathnach (dir.), The kingship and landscape of 
Tara (2005) ; M. O’Sullivan et al. (dir.), Tara from the past to the future (2013).



144 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

corrélation ces descriptions avec les vestiges archéologiques apparents du site. Dindgnai 
Temrach consiste en effet en un levé médiéval de la colline, manifestement fondé sur 
une étude topographique détaillée des monuments visibles à l’époque, selon un parcours 
allant du sud au nord. Y sont énumérés certaines particularités naturelles comme les 
sources et les ruisseaux, ainsi que diverses constructions telles que des duma ou tumulus, 
des remparts et enceintes en terre appelées ráith, et divers autres éléments. Le texte qui 
suit appartient à la traduction de Petrie publiée en 1839 :

À propos des remarquables vestiges de Temur …
Le Rath de Laoghaire, fils de Niall, est situé au nord de [la maison de Mairiseo]. Il 

comporte quatre portes principales faisant face aux quatre points cardinaux. Laoghaire 
est enterré avec son bouclier de vaillance dans le rempart extérieur, au sud-est de son 
Rath royal à Temur. Son corps est face au sud, comme lorsqu’il affronta les Lagenians …

Rath Righ est à côté de Rath Laoghaire au nord. On y trouve trois deccra, à savoir les 
ruines de La Maison de Cormac dans la partie sud-est du Rath, face au Rath Laoghaire 
vers le sud. Les ruines du Forradh sont à côté des ruines de La Maison de Cormac à l’est …

Dumha na n-giall (Le Tumulus des Otages) est situé au nord-est des ruines du 
Forradh.

Le Fal est située tout près de Dumha na n-giall : c’est une célèbre pierre qui criait 
sous le pied de chaque roi qui a prenait possession de la royauté d’Irlande. Fal signifie 
« fo ail », la sous pierre, c’est à dire la pierre sous les pieds du roi …

Rath ne Seanadh (l’enceinte des synodes) fait face au Dumha na n-giall et au nord 
de la Fal.

Le site de Pupall Adumnain (le pavillon ou la tente d’Adamnan) est dans ce Rath, 
et la croix d’Adamnan fait face à l’enceinte à l’est, et son Siège et son Tumulus sont au 
sud de la croix …

L’édifice Long na m-ban, à savoir Teach Midhchuarta, est située au nord-ouest du 
tumulus est. Les ruines de cette maison sont ainsi disposées : la partie inférieure est 
au nord, et la partie supérieure au sud ; les murs sont élevés à l’est et à l’ouest. Son côté 
nord est clos et d’importance modeste. Elle est orientée nord-sud. Elle a la forme d’une 
maison longue avec douze portes, ou quatorze, sept à l’ouest, et sept à l’est. On dit que 
le Fes Teamhrach se déroulait ici, et cela semble vrai, parce que cette maison pouvait 
accueillir un grand nombre d’hommes, qui étaient les meilleurs hommes d’Irlande. Et 
c’était la grande maison d’un millier de guerriers …

Rath Grainne (l’enceinte de Grania) est située à l’est du Sheskin au sommet de la 
colline …

Les deux Claenfearts sont à l’ouest de Rath Grainne. Ce fut dans le Claenfeart du 
sud que les Lagenians massacrèrent les vierges la fête de Samhain (le 1er novembre). 
Ce fut dans le Claenfeart du nord que Lughaidh mac Con prononça son jugement 
erroné au sujet du champ d’herbe brouté par les moutons … .304

Le monument le plus au sud du complexe cité dans ce texte est une enceinte en partie 
détruite dénommée Ráth Laoghaire en irlandais contemporain (Fig. 7.1). Lóegaire fut un 

304	 G. Petrie, « On the history and antiquities of Tara Hill », Transactions of the Royal Irish Academy 18 (1839), 
p. 25‑232.



145La royauté sacrée


roi des premiers temps médiévaux qui figure également dans les légendes associées à 
Saint Patrice. Certains des histoires qui se rapportent à lui n’ont pas de fondement histori-
que attesté et sont manifestement fictionnelles. Il était, selon la tradition généalogique, le 
fils de Níall Noígíallach (Niall aux neuf otages). Ce dernier est connu pour s’être accouplé 
avec une déesse de la souveraineté qui lui apparut sous la forme d’une vieillarde hideuse. 
La légende Echtra mac nEchach Muigmedóin (L’Aventure des fils d’Eochaid Muigmedón) 
veut qu’elle se soit par cette action transformée en belle femme, car Niall était le pré-
tendant légitime à la royauté de Tara.

L’enceinte la plus grande de la colline est Ráth na Rí (le fort des rois). Son enceinte, 
à plan légèrement ovale, mesure environ 310 mètres du nord au sud et 210 mètres de 
l’est à l’ouest. Ce monument est un exemple rare d’enceinte cerclée d’un rempart de 
terre, comportant un fossé sur sa périphérie interne, et positionnée au sommet d’une 
colline, comme à Navan. On y trouve à l’intérieur diverses constructions, notamment le 
Dumha na nGiall (le Tumulus des Otages), le Forrad (An Forrad : le siège du roi ou le mont 
d’investiture), et le Teach Cormaic (la Maison de Cormac) en référence à Cormac mac Airt, 
l’un des rois les plus célèbres de Tara, souvent présenté comme le roi idéal.

En certains endroits, le rempart dévie de sa course en courbe régulière : il semblerait 
qu’il s’agissait de déviations délibérées pour contourner certains monuments plus 
anciens, par exemple le Tumulus des Otages. Ces réajustements semblent à première vue 
témoigner d’une planification déficiente, or il est davantage probable qu’ils visaient à 
montrer l’inclusion de ces monuments, leur effet sur le rempart ultérieur ayant même 

Fig. 7.1. Image LiDAR de la colline de Tara. Cette modélisation numérique haute 
résolution du sommet de la colline a été obtenue via le Discovery Programme 
programme de découverte. Le fossé interne de la grande enceinte de Ráth na Rí est 
clairement visible au centre-droite de l’image, contenant le Tumulus des Otages et le 
groupe formé par le Forrad et la maison de Cormac. Les tumulus annulaires connus 
sous les noms de Ráth Ghráinne et Claoinfhearta (les « tranchées en pentes » dénudées 
de végétation sont visibles en haut à gauche). Les talus parallèles de la « Salle des 
Banquets » sont visibles juste derrière le Rath des Synodes. Ráth Laoghaire se trouve en 
bas, à droite.



146 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

été exagéré. Cette décision délibérée faisait ainsi référence à des événements ancestraux 
réels ou imaginaires. En outre, les monuments anciens étaient manifestement maintenus 
en état et réemployés.

Au cours des années 1950, la fouille du fossé interne révéla une profonde cavité en 
V, creusée jusqu’à 3 m de profondeur dans la roche. À plusieurs mètres du bord interne 
du fossé, on découvrit une profonde tranchée aux parois verticales, destinée à recevoir 
les poteaux d’une palissade. Une fouille limitée plus récente a révélé des vestiges de 
métallurgie en fer et bronze sous le rempart datant du iie siècle avant J.-C. Cette activité 
était également présente dans le secteur où, plus tard, fut creusé le fossé. Peu d’artefacts 
on été retrouvés dans le remblai du fossé, en revanche des ossements d’animaux étaient 
présents à presque tous les niveaux, témoignant d’une succession de dépôts sur plusieurs 
siècles. Il s’agissait en grande partie d’ossements de bétail adulte, notamment des porcs, 
ovins ou caprins, et de chevaux et chiens. Les traces de fractures sur les os portaient à 
croire que tous ces animaux étaient consommés : on en a déduit que les ossements étaient 
des débris alimentaires, restes de festins cérémoniaux.305 Des os humains ont également 
été retrouvés, notamment des fragments provenant du crâne et du squelette d’un enfant.

Il se peut toutefois que l’explication des festins cérémoniaux, relativement 
fonctionnelle, sous-estime la portée significative de ces trouvailles et de leur contexte. 
Il est possible en effet qu’un certain nombre de ces animaux, notamment les chevaux, 
aient été tués et consommés dans le cadre de rituels d’investiture royale.306 Notons ici que 
l’ancien toponyme de Tara, Temair, est apparenté au mot grec « temenos », soit « l’enclos 
sacré  », et en latin, «  templum  », «  l’enceinte sacrée  », dont la racine indo-européenne 
*tem-, signifie « creuser une tranchée ».307 On ne saurait ainsi exclure l’hypothèse que la 
création du grand fossé de l’enceinte principale sur la colline au ier siècle avant J.-C., fut 
un acte d’une profonde importance. Ce fossé constituait non seulement une démarcation 
du sanctuaire au sommet, mais sans doute aussi une zone liminale connectée au monde 
surnaturel, riche de significations magico-religieuses.308

Deux terrassements joints sont parmi les structures les mieux visibles de Ráth na Rí. 
L’une, dénommée Teach Cormaic, est un fort circulaire cerclé d’un double talus. L’intérieur 
est nivelé et comporte au centre un monticule de forme rectangulaire : il pourrait s’agir de 
vestiges d’habitation. La seconde, dénommée le Forrad, était le mont d’investiture : il s’agit 
d’un tumulus élevé entouré d’un fossé et, sur la plus grande partie de la circonférence, de 
deux talus séparés par un fossé. La présence de fossés internes indique qu’il s’agissait d’un 
grand tumulus annulaire, et que le gros talus intérieur incorporait très clairement trois 
petits tumulus préhistoriques. Le talus extérieur, manifestement plus étroit, est peut-être 
une addition tardive, car il est de la même taille que le talus extérieur du fort circulaire. Il 
pourrait témoigner d’une tentative de relier l’habitation ultérieure au tumulus funéraire.

Sur la surface plane du Forrad se dresse un monolithe taillé (granite de la région de 
Newry). Il aurait été auparavant situé près du Tumulus des Otages, au nord. C’est la raison 
pour laquelle certains pensent qu’il s’agit de la légendaire Lia Fáil ou pierre du destin, qui 

305	 H. Roche, « Excavations at Ráith na Ríg, Tara, Co. Meath », Discovery Programme Reports 6 (2002), p. 19‑82.
306	 F. McCormick, « The horse in early Ireland », Anthropozoologica 42 (2007), p. 91.
307	 D. Mac Giolla Easpaig, « The significance and etymology of the placename Temair », dans E. Bhreathnach 

(dir.), The kingship and landscape of Tara (2005), p. 423‑49.
308	 G. Dowling, « The liminal boundary », The Journal of Irish Archaeology 15 (2006), p. 15‑37.



147La royauté sacrée


émettait un cri à l’investiture d’un roi légitime de Tara. Il est possible toutefois que ce ne 
soit pas le cas et que la pierre originale ait été une dalle, et non ce monolithe.309

Le Dumha na nGiall est un grand tumulus situé dans la partie nord de Ráth na Rí, et, 
comme nous l’avons vu, il porte le nom médiéval de Tumulus des Otages. Les fouilles de Seán 
P. Ó Ríordáin, dans les années 1950, ont révélé qu’il s’agissait d’un tumulus préhistorique. 
Une petite tombe à couloir, construite autour de 3 000 av. J.-C., a été renfermée dans un 
cairn, puis couverte d’une couche d’argile qui contenait de nombreuses sépultures datant 
de la fin du troisième millénaire et du début du deuxième millénaire avant notre ère. Un 
segment courbé de tranchée, retrouvé sous ce monument, est le vestige archéologique le 
plus ancien sur la colline : la datation au radiocarbone a permis de conclure qu’il faisait 
partie d’un grand enclos de la fin du quatrième millénaire avant J.-C.

Le Tumulus des Otages est également situé dans un grand enclos ovale dont la 
construction est ultérieure. Identifié par un levé géophysique, il mesure 210 m de long sur 
l’axe nord-sud et 175 m sur l’axe est-ouest. Le levé a mis en évidence une forte signature 
magnétique courbée d’environ 5 m de large, représentant un large fossé encadré, de part 
et d’autre, de plusieurs paires de larges trous placés à 8 m de distance l’un de l’autre dans 
chaque paire.310 Il s’agit vraisemblablement de trous qui accueillaient de grands poteaux. 
Si c’était bien le cas, l’enceinte a dû être une structure de bois d’envergure monumentale, 
comparable à quelques très grands enclos palissadés de la fin du Néolithique en Grande-
Bretagne. Un grand nombre de chênes a probablement été abattu pour la construction de 
cet édifice d’une taille maintes fois supérieure à celui de Stonehenge. Situé vers le versant 
oriental de la colline, il était visible depuis l’est, ce qui souligne l’importance de la vallée 
de la rivière Gabhra, entre Tara et Skreen, à cette époque.

Ráth na Seanaid ou Rath of the Synods (l’enceinte des synodes) doit son nom aux 
synodes ecclésiastiques qui se seraient déroulées à Tara à l’époque médiévale. Le 
monument fut gravement endommagé entre 1899 et 1902 par les fouilles d’un groupe 
d’illuminés (dénommé « British Israelites »), qui était convaincu que la race anglo-saxonne 
était l’une des dix tribus perdues d’Israël, et espérait retrouver l’Arche d’Alliance.311

Ce monument présentait ainsi l’apparence d’un fort circulaire à multiples 
retranchements très perturbé, jusqu’à ce qu’une fouille menée par Ó Ríordáin en 1952 
démontre qu’il présentait une histoire complexe : on y découvrit un enclos entouré d’un 
fossé, une série de segments d’enclos palissadés, ainsi qu’une phase à usage funéraire. La 
dernière phase fut celle de l’édification du fort circulaire, dont les vestiges sont toujours 
visibles aujourd’hui. Cette construction aurait eu lieu entre la fin du iie siècle et le début 
du ive  siècle de notre ère. Le fort circulaire a été décrit comme le site d’une ancienne 
résidence. Il comporte de nombreux trous de poteaux, ce qui témoigne peut-être d’une 
petite habitation de forme sous-rectangulaire. D’autres éléments retrouvés  - restes 
de foyers, fosses, ossements d’animaux, traces de métallurgie et du travail d’autres 
matières - ont tous été interprétés comme des vestiges d’habitation.312

309	 T. Ó Broin, «  Lia Fáil  : fact and fiction in the tradition  », Celtica 21 (1990), p.  393‑401. J. Carey, «  Ferp 
Cluche », Ériu 50 (1999), p. 165‑8.

310	 J. Fenwick & C. Newman, «  Geomagnetic survey on the Hill of Tara, Co. Meath, 1998‑9  », Discovery 
Programme Reports 6 (2002), p. 1‑17.

311	 M. Carew, Tara and the Ark of the Covenant (2003).
312	 E. Grogan, The Rath of the Synods, Tara, Co. Meath (2008), p. 97, 108.



148 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Ces trouvailles étaient insolites, consistant pour la plupart en des fragments 
d’importations du monde romain ou des copies d’objets romains fabriqués localement. 
Parmi ceux-ci figurait un sceau de plomb, un assortiment de perles de verre, des tessons 
de récipients de verre et de céramique, et un cadenas de fer. Les poteries comportaient 
des fragments de sigillée et il semblerait qu’un grand nombre de tessons, notamment dans 
la verrerie, provenait de beaux vases à boire. Les ossements d’animaux, en particulier de 
bovins et de porcs, provenant pour certains de grands mammifères, étaient nombreux, 
mais n’ont malheureusement pas été conservés et n’ont donc fait l’objet d’aucune analyse 
moderne. Étant donnée la complexité de l’histoire rituelle du monument, et le caractère 
inhabituel d’un grand nombre des vestiges, on peut supposer que le fort à multiples 
retranchements avait également une fonction rituelle.

Ráth Ghráinne porte le nom de Gráinne, la fille de Cormac mac Airt. Elle fut l’amante 
légendaire de Diarmaid dans un fameux récit de fugue amoureuse raconté dans le Cycle 
de Finn, qui s’articule autour de la figure de Finn mac Cumaill. Ráth Ghráinne est un 
grand tumulus annulaire comportant un tertre central entouré d’un fossé et d’un talus 
extérieur. Les levés aériens et géophysiques ont révélé une séquence remarquable des 
tumulus annulaires dans cette zone. Toute une série de tumulus s’y chevauchent, attestant 
d’une continuité rituelle soigneusement préparée et exécutée. Plusieurs autres sites, 
pratiquement invisibles au niveau du sol, sont présents au nord et nord-ouest.

Plus d’une douzaine de petits tumulus et deux grands tumulus annulaires se trouvent 
à courte distance vers l’ouest, et cette partie du nord de la colline était manifestement 
une nécropole très importante. Les tumulus annulaires sont appelés Claoinfhearta 
ou « tranchées en pente » en raison de leurs structures terroyées situées sur le versant 
occidental de la colline, en pente abrupte (Fig. 7.1). Le tumulus à l’extrême nord était 
la demeure supposée du roi Lugaid mac Con, qui se serait effondrée le jour où celui-ci 
prononça un jugement défaillant.

Les personnages à l’historicité contestable tels que les rois Lóegaire, Cormac mac 
Airt ou Lugaid mac Con, ont été mentionnés parce que leurs noms sont associés à des 
monuments spécifiques du sommet de la colline. Parmi les nombreux autres figures liées 
à Tara, on pourrait citer Conaire Mór, personnage de nature davantage mythique, souvent 
cité comme exemple du bon roi primordial, qui brisa involontairement ses tabous et fut 
en conséquence poursuivi jusqu’à sa mort. Citons également Conn aux cent batailles, à qui 
dans Baile in Scáil (La Vision du Spectre), apparût en rêve, à Tara, le dieu Lug et la jeune 
femme décrite comme « l’éternelle Souveraineté de l’Irlande » (chapitre 6).313 Lug lui-même 
est évidemment associé par son nom-même au grand fort circulaire de Rath Lugh, à 2,5 km 
au nord-est de Tara, dans la vallée de la rivière Gabhra. Cette enceinte, aujourd’hui cerclée 
par une autoroute qui traverse le paysage de Tara, entretient également un lien évident 
avec la mythologie de Tara.

Certaines des histoires attachées à Lug et d’autres personnages illustrent, chacune 
à leur manière, une ou plusieurs aspects de la tradition de la royauté sacrée. La figure 
du roi sacré est omniprésente dans les cultures du monde entier, et a fait l’objet d’un 
corpus d’études considérable depuis l’époque de parution de la célèbre étude comparative 

313	 À propos de la royauté : D.A. Binchy, Celtic and Anglo-Saxon kingship (1970) ; F.J. Byrne, Irish kings and 
high-kings (1973)  ; B. Jaski, Early Irish kingship and succession (2000)  ; C. Doherty, « Kingship in early 
Ireland », dans E. Bhreathnach (dir.), The kingship and landscape of Tara (2005), p. 3‑31.



149La royauté sacrée


de James Frazer, Le Rameau d’Or, au début du xxe siècle. Comme l’a souligné Frazer, un 
grand nombre de données ethnographiques et historiques montrent qu’il s’agit d’une 
institution royale qui n’est pas essentiellement de nature politique, et que le pouvoir de 
régner n’est pas synonyme de capacité à régir mais plutôt de garantir l’ordre du monde et 
de la société.314

La profusion de modèles enregistrés dans les nombreuses études littéraires et 
anthropologiques nous rappelle qu’il est nécessaire de faire la distinction entre le roi 
qui est considéré comme un dieu, et une autre figure royale, présente dans la tradition 
irlandaise  : un personnage sacré, soumis à des coutumes et rituels, et doté de qualités 
quasi divines à travers le mariage sacré.

La royauté médiévale
Les traités de droit du Moyen Âge tels que le Críth Gablach («  l’achat fourchu  ») ne 
fournissent aucune information sur la nature de la royauté sacrée irlandaise à la période 
historique. En revanche, le principe du mariage sacré entre un roi et une déesse est un 
important indice du statut sacré attribué à l’origine à la figure du roi. Ce n’est là qu’un 
thème parmi tant d’autres nous donnant un aperçu des croyances ancestrales, dont 
certaines remontent à l’antiquité indo-européenne.

On connaît assez bien, grâce principalement aux textes légaux, entre autres sources, les 
institutions sociales et politiques des premiers temps médiévaux en Irlande. Il est évident, 
par ailleurs, que la nature de la royauté a fortement évolué au cours de l’histoire. On ne 
saurait s’essayer à la résumer sans s’exposer au risque d’une simplification excessive : les 
débats constants entre spécialistes sur nombre d’aspects ne surprendront donc guère. On 
admettra général que l’île était divisée, à l’époque médiévale, en groupes tribaux ou petits 
royaumes appelés túath, chacun comprenant sans doute plusieurs milliers de personnes.

Il existait peut-être simultanément une centaine de ces túath. Le terme désignait un 
peuple ou un territoire (le terme indo-européen *teutā possède des homologues dans 
presque toutes les langues indo-européennes centrales et occidentales). Le túath était 
gouverné par un roi et son peuple était composé, selon D.A. Binchy, d’un «  groupe de 
familles cohabitant dans un domaine particulier, unis dans une soumission collective au 
rí (roi), et non par filiation à un ancêtre commun (réel ou fictif), et moins encore par la 
propriété collective des terres. »315

Quelle que soit la réalité de la situation juridique, des affirmations de filiation à des 
divinités mythiques sont explicites dans les déclarations des lignées royales et dans le 
vaste corpus de généalogies. Ainsi les termes de « descendance » et de « parenté » au 
sens où ils s’entendaient autrefois ont pu, selon Ó Corráin, être des métaphores d’autres 
processus de succession, signifiant par exemple le remplacement d’une dynastie par 
une autre, la proximité géographique, ou l’instauration d’une hiérarchie.316 Le groupe 
de base de la parenté dans le túath était le «  fine  »  : au sens le plus large, ce groupe 
pourrait comprendre les descendants d’un arrière-arrière-arrière grand-père commun. 
La société était hiérarchisée, et on dit souvent qu’elle était divisée en trois classes : rois, 

314	 L. Scubla, «  Sacred king, sacrificial victim, surrogate victim  », dans D. Quigley (dir.), The character of 
kingship (2005), p. 39.

315	 D.A. Binchy, Celtic and Anglo-Saxon kingship (1970), p. 7.
316	 D. Ó Corráin, « Creating the past. The early Irish genealogical tradition », Peritia 12 (1998), p. 534.



150 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

seigneurs et roturiers. Ce tableau tripartite résumant l’ordre social est toutefois d’une 
simplification excessive.

Une importante population d’esclaves formait le socle inférieur d’une hiérarchie 
complexe. Le terme cumal («  femme esclave  ») est parfois usité comme la valeur 
d’une unité dans les premiers textes légaux, indiquant qu’il existait un commerce des 
esclaves. Les roturiers étaient les hommes libres, parmi lesquels les fermiers prospères 
et certains artisans. Au niveau supérieur, on trouvait les nobles, les savants, les poètes 
et les ecclésiastiques. Ceux-ci (et certains artisans) étaient considérés comme des nemed 
ou des personnes privilégiées (nemed est l’homologue du nemeton gaulois, désignant 
un lieu sacré). Les droits et responsabilités de l’individu étaient variables et fonction 
de leur statut. L’institution de la relation contractuelle du clientélisme, un système de 
devoirs et d’obligations réciproques, créa des relations solides entre ces niveaux de la 
société. Un seigneur, par exemple, recevait certains services et fournissait en échange 
sa protection à ses clients.

Le roi n’était pas considéré comme un monarque absolu : il entretenait lui aussi une 
relation contractuelle avec le peuple. Le roi, ou « rí » (homologue de rīx en gaulois et de rēx 
en latin), était le chef suprême de son túath et considérait les chefs des grandes familles 
comme ses clients. Ces derniers, à leur tour, avaient pour clientèle les petits seigneurs 
et les roturiers. Il existait en outre plusieurs niveaux de royauté  : au-dessus du roi (rí 
tuaithe), régnaient deux types de grands rois : le ruairi (roi supérieur) et, au-dessus de lui, 
le rí ruireach, le roi de rois supérieurs.

Comme l’a expliqué D. A. Binchy, le rí tuaithe était un roi reconnu comme un suzerain au 
moins par les rois de deux autres tribus : il s’agissait seulement d’une relation personnelle, 
d’un lien de fidélité, et le rí tuaithe n’avait de fait aucune souveraineté sur les membres de 
leur tribu. Le rí ruireach avait une relation du même ordre avec un certain nombre de rois 
supérieurs. Ces relations impliquaient des tributs, des otages ou encore une aide militaire.

Binchy remarqua non sans ironie qu’une grande partie des guerres enregistrées dans 
les annales n’étaient sans doute que des expéditions punitives menées contre quelque 
subordonné récalcitrant.317 Il y avait «  peu de guerres mais beaucoup de violence en 
Irlande au premiers temps médiévaux ». Ainsi un client libre et laïc était dans l’obligation 
de prendre les armes et de participer au service militaire si cela lui était demandé. Les 
rois, qui pouvaient être eux-mêmes chefs de guerre, disposaient d’une suite de guerriers 
ou de gardes du corps.318

Il convient de mentionner le fian, une troupe d’hommes vivant de chasse et de guerre, 
recrutés principalement parmi les jeunes hommes célibataires, sans terres ou en situation 
instable, qui n’avaient pas encore le statut de propriétaires membres du túath. La chasse 
et les raids étaient leur préoccupation principale : cette tendance se traduit dans les textes 
par de nombreuses allusions métaphoriques au comportement des meutes de loups, ou à 
des noms souvent associés à cet animal. En fournissant à ces jeunes délinquants un rôle 
social, l’institution du fian remplissait une fonction semblable au Männerbund, un type de 
collectivité fondé sur des liens masculins qu’on retrouvait dans de nombreuses sociétés 

317	 D.A. Binchy, Celtic and Anglo-Saxon kingship (1970), p. 32.
318	 T.M. Charles-Edwards, « Irish warfare before 1100 », dans T. Bartlett & K. Jeffery (dir.), A military history 

of Ireland (1996), p. 26. F. Kelly, A guide to early Irish law (1988), p. 66, 97.



151La royauté sacrée


indo-européennes.319 Les actions du fian furent rapportées de manière romancée dans les 
histoires du Fianna et de Finn mac Cumaill, dans la littérature ultérieure.

Barry Cunliffe, qui dirigeait une campagne de fouilles sur la colline fortifiée de 
Danebury il y a quelques années, conclut de ces recherches que l’organisation sociale de ce 
site à l’Âge du Fer était tout à fait comparable au modèle prévalent en l’Irlande ancienne : à 
savoir celui d’une société hiérarchisée composée d’un roi, d’une classe noble de guerriers 
et d’artisans, et d’une classe d’hommes libres. Reconnaissant que la structure sociétale 
celtique a pu être fort différente selon les régions et les époques, il estimait à juste titre que 
ce modèle historique s’appliquait de façon pertinente à la fin de la Préhistoire, davantage 
que certains modèles africains ou asiatiques.320

Le fait est que la société celtique était loin d’être uniforme, et qu’elle a beaucoup 
évolué. Ce fut le cas dans la Gaule de l’époque de Jules César, au cours du ier siècle avant 
J.-C. En Irlande, le développement des grandes dynasties royales était déjà à un stade 
avancé au viiie  siècle, et accélérait le processus de détribalisation et de désacralisation 
de la royauté sacrée. Ces évolutions entraînèrent également la disparition progressive 
du túath. L’interprétation par Marion Deane du récit Compert Conculainn (La Conception 
de Cú Chulainn), évoquée plus haut, reflète ainsi la nature évolutive du concept de 
royauté : dans ce récit, on attribue au roi Conchobar l’introduction du clientélisme en tant 
qu’institution royale.

De nombreux auteurs ont rejeté l’image hiérarchisée d’une société irlandaise des 
premiers temps médiévaux invoquée par Cunliffe pour expliquer l’ordre social de 
Danebury : ils ont fait valoir l’écart de mille ans séparant les deux mondes. Cependant tous 
s’accordent à penser que l’archéologie de l’Âge du Fer, au sud de l’Angleterre comme dans 
d’autres régions du monde celtique, fournit des preuves convaincantes de l’existence d’une 
classe dominante, une caste de guerriers, d’artisans qualifiés et de fermiers prospères. 
En ce qui concerne le sommet hiérarchique, on peut tout à fait avancer que la royauté 
sacrée fut une caractéristique de la structure sociétale dans diverses régions de l’Irlande 
protohistorique, mais aussi de la Grande-Bretagne et l’Europe continentale.

Caractère et rituels de la royauté sacrée
Nous avons déjà mentionné certains aspects essentiels de la royauté sacrée, présents 
dans quelques thèmes mythiques associés à divers rois de Tara. Ces notions récurrentes 
peuvent se résumer comme suit :

– Le roi était l’époux d’une femme qui personnifiait ou incarnait son royaume, comme 
l’illustrent les récits évoqués précédemment de rencontres entre un roi (comme Niall et 
Conn) et la déesse de la souveraineté. Nous avons décrit certains des rites d’investiture 
relevant de ces mariages sacrés.

– Le roi s’identifie avec la terre et le cosmos, c’est un médiateur entre ce monde et 
l’Autre Monde. Tara, indissociable de la royauté d’Irlande, était d’ailleurs l’objet d’un 
niveau particulier de menaces surnaturelles.

319	 K. McCone, « Werewolves, cyclopes, díberga, and fíanna », Cambridge Medieval Celtic Studies 12 (1986), 
p. 1‑22 ; « The Celtic and Indo-European origins of the fían », dans S.J. Arbuthnot & G. Parsons (dir.), The 
Gaelic Finn tradition (2012), p. 14‑30 ; J.F. Nagy, The wisdom of the outlaw (1985).

320	 B. Cunliffe, Danebury, vol. 1 (1984), p. 560



152 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

– Le maintien de l’ordre cosmique et la prospérité du pays dépendent d’un souverain 
juste qui s’attache à respecter son pacte avec l’Autre Monde. C’était un individu sans défaut 
physique, qui obéissait à chaque geis ou tabou qui lui était imposé par l’Autre Monde.

La conception de Conaire Mór fut la conséquence de l’imprégnation de sa mère divine 
par un personnage de l’Autre Monde déguisé en oiseau (cf. chapitre 4), et son règne sur 
Tara avait été prophétisé dans une vision. Cette prémonition, relatée dans le récit Togail 
Bruidne Dá Derga (La Destruction de l’auberge de Dá Derga), se déroule au cours d’une 
cérémonie marquée par le sacrifice d’un taureau :

Alors le roi, Eterscél, mourut. Un festin de taureau (tairbfheis) fut tenu par les hommes 
d’Irlande : ils tuèrent un taureau et un seul homme en mangea la viande et en but le 
bouillon, puis un charme de vérité lui fut chanté lorsqu’il fut couché. L’homme qu’il 
vit dans son sommeil était le futur roi, et le dormeur mourrait s’il proférait le moindre 
mensonge.321

Il existe également un autre récit de festin de taureau dans Serglige Con Culainn (La 
Maladie de Cú Chulainn) : le festin est organisé par Ailill et Medb afin de prédire qui sera 
le roi de Tara. S’il fut souvent considéré comme un emprunt au récit de la prophétie de 
Conaire, Serglige Con Culainn comporte aussi quelques détails supplémentaires, et il y est 
question spécifiquement d’un taureau blanc et de quatre druides qui chantent au-dessus 
du protagoniste. Mac Cana a déclaré qu’il préférerait voir les deux légendes, ainsi que la 
référence au sacrifice des taureaux blancs par les druides dans Historia Naturalis de Pline 
l’Ancien, regroupées dans l’héritage commun des peuples de la Gaule et de l’Irlande.322

Ce festin du taureau a pu être une pratique très répandue, même en Irlande. Un petit 
cairn circulaire, aujourd’hui dénommé Carnfree et situé près de 6 km au sud-sud-est de 
Rathcroghan serait, selon certains, la sépulture traditionnelle du guerrier légendaire 
Fraoch. Comme nous l’avons évoqué au chapitre 4, ce héros du Táin Bó Fraích (La Razzia 
des vaches de Fraoch) était probablement associé à Oweynagat.

Ce cairn est l’un des sites d’investiture de la dynastie des O’Conor, anciens rois du 
Connacht, à l’époque médiévale. On trouve ainsi dans les Annales de Connacht une célèbre, 
quoique brève, description de l’investiture du roi Feidhlim Ó Conchobhair sur ce cairn en 
1310. Cette cérémonie médiévale y est présentée comme un banais rígi (mariage royal), 
dans une tentative surprenante de reconstituer ce rite archaïque :

Maelruanaid Mac Diarmata, voyant qu’on refusait à son fils adoptif d’accéder à son 
patrimoine royal, décida, en vaillant guerrier qu’il était, de l’imposer en tant que roi 
par la force. Il l’emmena donc à Carnfree et l’installa sur le cairn, selon la pratique 
des saints, et de Da Conna d’Assylin en particulier ; ainsi son fils Fedlimid mac Aeda 
meic Eogain fut proclamé en grande pompe, avec le même apparat public que tout 
autre dignitaire de son sang, de Brian, fils de Eochu Muigmedoin, jusqu’à ce jour-là. Et 
lorsque Fedlimid mac Aeda meic Eogain fut uni à la province du Connacht, son père 

321	 Traduction extraite de l’ouvrage de Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 158.
322	 P. Mac Cana, « Conservation and innovation in early Irish literature », Études celtiques 13 (1973), p. 92.



153La royauté sacrée


l’accompagna pendant la nuit, de la manière décrite par les vieux hommes et inscrite 
dans les livres anciens. Et ce fut le mariage royal le plus splendide jamais célébré en 
Connacht jusqu’à ce jour-là.323

F.J. Byrne a relevé un détail intéressant dans la Táin Bó Fraích  : le héros éponyme de 
Carnfree y est plongé, sur les ordres d’Ailill et Medb, dans un bouillon au lard frais et à la 
viande de vache, hachées à l’herminette et à la hache. Il s’agit selon lui, de l’exemple le plus 
ancien identifié du motif récurrent du héros baigné dans un bouillon curatif : or de par 
son association à un site d’investiture, il pourrait être le souvenir déformé et confus d’un 
rite ancien comme le festin du taureau à Tara.324 Ce tairbfheis était peut-être un élément du 
feis Temro (le feis ou festin de Tara), tenu une fois durant le règne de chaque roi. L’histoire 
nous apprend qu’un certain nombre des rois de Tara organisèrent le feis, le dernier s’étant 
tenu en l’an 560 pour le roi Diarmait Mac Cerbaill.

Binchy a souligné que le feis de Tara marquait l’apothéose d’un roi sacré et était organisé 
pour célébrer la culmination de son règne, peut-être après avoir prouvé sa vaillance au 
combat ou imposé son pouvoir sur toutes les tribus assujetties à son royaume.325

Un autre rituel d’investiture à Tara était de nature équine. Certaines des épreuves 
auxquelles était confronté le prétendant au trône sont décrites dans le récit De Shíl Chonairi 
Móir (Sur la Postérité de Conaire Mór).326 Conaire Mór y relève avec succès plusieurs défis :

Il y avait un char royal à Tara, auquel étaient attelés deux chevaux de même couleur 
qui n’avaient jamais été attelés à un char. Mené par un prétendant qui n’était pas 
destiné à la souveraineté, le char basculait à la verticale pour l’empêcher de le 
contrôler, et les chevaux sautaient follement devant lui. Et il y avait un manteau de 
roi dans le char : pour celui qui n’était pas destiné à la souveraineté, le manteau était 
trop grand. Il y avait deux pierres à Tara  : à savoir Blocc et Bluigne. Celui qu’elles 
acceptaient, elles s’écartaient de son passage, et le char passait simplement entre 
elles. Et à la fin de la course en char se tenait la pierre de Fál, le ferp cluche. Face à celui 
qui était destiné à la souveraineté de Tara, la pierre de Fál criait devant l’essieu de 
son char, si bien que chacun l’entendait. Face à un prétendant qui n’était pas destiné 
à la souveraineté de Tara, les deux pierres Blocc et Bluigne, bloquaient son passage, 
restant serrées, de sorte qu’on ne pouvait passer entre elles le plat de la main, tandis 
que la pierre de Fál ne criait pas devant son essieu.

Selon Heinrich Wagner, un char tiré par deux chevaux (blancs)327 était le symbole de la 
royauté dans la tradition iranienne, thrace et peut-être romaine. La présence de chevaux 
sauvages est significative, et renvoie notamment au récit de Tacite déjà mentionné, dans 

323	 A.M. Freeman, Annala Connacht (1944), p. 223
324	 F.J. Byrne, Irish kings and high-kings (1973), p. 19.
325	 D.A. Binchy, « The fair of Tailtiu and the feast of Tara », Ériu 18 (1958), p. 113‑138.
326	 Texte et traduction : L. Gwynn, « De Síl Chonairi Móir », Ériu 6 (1912), p. 130‑43, qui traduit ferp cluche 

par « pénis de pierre », mais J. Carey dans « Ferp Cluche », Ériu 50 (1999), p. 165‑8, stipule que la pierre 
d’oracle Fál, était une dalle sur laquelle crissait la jante de la roue et non pas son essieu. Pour lire d’autres 
commentaires sur la traduction de Gwynn, consulter l’ouvrage de J. Carey, « Tara and the supernatural », 
dans E. Bhreathnach (dir.), The kingship and landscape of Tara (2005), p. 32‑48.

327	 H. Wagner, Studies in the origins of the Celts (1971), p. 17.



154 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

lequel les hennissements et ébrouements de chevaux sauvages, parfois attelés à une 
charrette ou à un char sacré, étaient interprétés par les prêtres et les rois comme des 
augures divines (cf. chapitre 5). Conor Newman a ainsi souligné que les chevaux sauvages 
à la liberté non ternie par le labour ou l’esclavage, jouent souvent un rôle fondamental 
dans la sélection d’un prétendant à la royauté de Tara : la récurrence de ce motif pourrait 
signifier qu’une déesse de la souveraineté aux caractéristiques équines était la garante de 
cette institution.

Conaire Mór réussit l’épreuve et entre à Tara à bord du « char de la souveraineté », où 
il est salué par la pierre de Fál, surnommée « pierre du destin » :

Son char l’attendait, contenant le manteau royal. Les chevaux y attendaient Conaire … Il 
se tint debout dans le char qui se mit en mouvement. Il se dirigea vers les deux pierres, 
qui s’écartèrent de son passage. Il alla vers la pierre de Fál, entouré des armées, sa mère 
devant lui. La Fál crie. « La Fál l’a accepté ! » crient les armées. Elles décident alors de 
cesser le combat. Rendant hommage à Conaire, elles lui octroient le patrimoine de son 
père. Elles le reconnaissent comme le fils d’Éterscél Mór et lui donnent la souveraineté 
et les terres de son père. Conaire saisit des terres pour les armées et pourvoit à leurs 
besoins pendant neuf jours. Elles prononcent un commandement : il ne doit pas être 
présent à Tara au coucher du soleil ni au lever du soleil.328

Il est manifeste dans ce récit que les armées viennent de l’Autre Monde. Leur intimation à 
Conaire d’éviter le coucher ou lever du soleil à Tara, n’est autre que l’un des geissi ou tabous 
qu’elles placent sur sa royauté. Ces tabous sont des contrats passés avec l’Autre Monde : 
on en trouve une description dans Togail Bruidne Dá Derga (La Destruction de l’auberge 
de Dá Derga), qui présente version alternative de son accession au trône, qui en outre ne 
mentionne pas le commandement relatif au coucher et au lever du soleil. Cette allusion 
à la nature solaire des rois de Tara, a peut-être été considérée comme inappropriée dans 
l’histoire d’un roi condamné.

L’approbation de l’Autre Monde pour le règne de Conaire, signifiée par le festin du 
taureau et les cris de la pierre de Fál, se manifeste également dans la présence de Némglan 
de l’Autre Monde (cf. chapitre 3) qui énonce la série de tabous censés garantir le succès de 
son règne :

Jamais vous ne contournerez Tara par la droite, ni Brega par la gauche. Vous ne devez 
pas chasser les mauvaises bêtes de Cerna. Vous ne devez pas passer neuf nuits de 
suite hors de Tara. Vous ne devez pas passer non plus la nuit dans une maison dont 
la lumière du feu est visible après le coucher du soleil, depuis l’extérieur. Et quand 
vous entrerez dans le domicile d’un homme rouge, vous ne devrez pas être précédé de 
trois hommes rouges. Et aucun raid ne doit se produire dans votre royaume. Et après 
le coucher du soleil, aucune visite de femme seule ou d’homme seul ne sera permise 
à votre domicile. Et jamais vous ne devez intervenir dans une querelle entre deux de 
vos serviteurs.329

328	 L. Gwynn, « De Síl Chonairi Móir », Ériu 6 (1912), p. 139. À propos des tabous de Conaire Mór : T. Sjöblom, 
Early Irish taboos (2000), p. 152.

329	 Koch & Carey, The Celtic heroic age, p. 159.



155La royauté sacrée


Le règne de Conaire fut marqué par la prospérité, et connut «  une telle abondance de 
biens que personne ne tua personne dans toute l’Irlande  ». Ainsi les rivières Bush et 
Boyne débordaient de poissons, et ce règne fut sans tonnerre ni tempête  : « Du milieu 
du printemps au milieu de l’automne, le vent ne fit bouger pas même la queue d’une 
vache ». Toutefois, les frères adoptifs de Conaire et leurs compagnons se corrompirent 
dans le vol et le pillage, et il ne parvint pas à les stopper, violant l’un de ses tabous, à savoir 
l’interdiction de tout vol durant son règne. Il intervint finalement, épargnant ses frères 
bien-aimés, mais condamnant à mort leurs compagnons. Enfin, reconnaissant le caractère 
injuste de sa décision, il la révoqua, et ordonna leur expulsion vers la Grande-Bretagne. En 
commettant cette injustice, il viola « la vérité du prince » (fír flathemon).

La double faute qu’il commet de briser un tabou et de prononcer un jugement injuste, 
est, selon Ó Cathasaigh, l’exemple irlandais d’un thème indo-européen récurrent que 
Georges Dumézil a appelé « le péché unique du roi » : un acte irréparable, qui détruit la 
raison d’être de la souveraineté.330 Le respect des tabous équivaut pour le roi au respect 
de ses obligations. Or Conaire le condamné viole ses tabous les uns après les autres. Il ne 
se montre pas non plus capable d’empêcher trois cavaliers en manteaux rouges, portant 
des armes rouges, et montés sur des chevaux rouges, de passer la porte de l’Auberge de Dá 
Derga avant lui. La catastrophe s’ensuit et le roi et sa troupe périssent tous dans la violente 
destruction du lieu.

La notion de fír flathemon ou « la vérité du prince » fait partie intégrante de l’idéologie 
de la royauté sacrée. Myles Dillon a comparé ce concept à «  l’Acte de Vérité  » présent 
dans la tradition de l’Inde ancienne (en sanskrit : *satyā -kriyā). En effet, dans certaines 
histoires des traditions indienne et irlandaise, la déclaration formelle de la vérité est 
considérée comme un acte magique. La coïncidence de l’idiome et de cet épisode implique 
un héritage commun.331

La conviction du principe sacré de vérité est exprimée dans le texte Audacht Morainn 
(Le Témoignage de Morainn), qui constitue selon Binchy le plus ancien speculum principis 
ou « miroir des princes » d’Europe occidentale. Un juge mythique s’y adresse longuement 
à un roi mythique et lui rappelle des conséquences bénéfiques d’une souveraineté juste.

Binchy définit la vérité du prince ou fír flathemon comme suit :

Fír flathemon apporte la prospérité et la fécondité aux hommes, aux bêtes et aux 
récoltes ; les saisons sont tempérées, le maïs est grand et robuste, les arbres portent 
en quantité des fruits, baies et noix, les vaches donnent une abondance de lait, les 
rivières et les estuaires regorgent de poissons, les hommes sont épargnés des pestes, 
des famines et des catastrophes naturelles, la paix interne et la victoire sur les ennemis 
extérieurs sont assurées. L’opposé de la fír flathemon est gáu flathemon, « l’injustice du 
prince » (littéralement « la fausseté du prince »), qui provoque tous les désavantages 
correspondants pour son túath.332

330	 T. Ó Cathasaigh, « Gat and Díberg in Togail Bruidne Da Derga  », dans A. Ahlqvist et al. (dir.), Celtica 
Helsingiensia (1996), p. 203‑13.

331	 M. Dillon, « The Hindu Act of Truth in Celtic tradition », Modern Philology 44 (1947), p. 137‑40  ; « The 
archaism of Irish tradition », Proceedings of the British Academy 33 (1947), p. 245‑64.

332	 D.A. Binchy, Celtic and Anglo-Saxon kingship (1970), p. 10. Traduction dans Koch & Carey, The Celtic heroic 
age, p. 178. C. Watkins, « Audacht Morainn », Ériu 30 (1979), p. 181‑98.



156 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Le roi juste garantissait l’ordre du cosmos dans le monde indo-européen. À cet égard, 
Calvert Watkins cite plusieurs exemples, dont un tiré d’Audacht Morainn  : «  la paix se 
réalise par la vérité du roi … », un autre extrait de Rig-Véda : « Par la vérité, Mitra et Varuna, 
propagateurs et amoureux de la vérité, vous avez acquis des connaissances précieuses » et 
un exemple issu d’un hymne védique : « Par la vérité, la terre est soutenue, (et) le ciel est 
soutenu, ainsi que le soleil. »333

Lugaid mac Con était le prédécesseur (et père adoptif) de Cormac mac Airt au trône de 
Tara. Un jour, le jeune et précoce Cormac assista au jugement rendu par son père adoptif 
dans une affaire d’importance mineure liée à une intrusion de moutons. L’histoire est 
contée dans Cath Maige Mucrama (La Bataille de Mag Mucrama), récit du ixe siècle :

Un jour, des moutons broutèrent la guède de la reine, épouse de Lugaid. La question fut 
soumise au jugement du roi Mac Con. « Je décide que les moutons seront confisqués ». 
Le jeune Cormac était assis à côté de lui sur le canapé. « Non, mon père, dit-il, la tonte 
des moutons pour le broutage de la guède serait plus juste, car la guède repoussera 
et la laine repoussera sur les moutons ». « C’est là le vrai jugement », s’écria tout le 
monde. « De plus, c’est le fils d’un véritable prince qui l’a prononcé ». C’est alors que 
le côté de la maison où avait été rendu le mauvais jugement s’écroula aux pieds de la 
falaise. Et il y resta pour toujours, connu comme le Clóenferta de Tara.334

Comme nous l’avons auparavant souligné, les Claoinfhearta sont deux grands tertres 
funéraires situées sur la pente escarpée du versant ouest de la colline, emplacement sans 
doute d’une certaine importance, puisqu’on sait que d’autres tumulus ont également cette 
orientation (Fig. 7.1). Leur nature funéraire aurait été évidente même pour un antiquaire 
médiéval, de surcroît leur positionnement inhabituel sur une pente raide se prête à 
merveille au mythe de la maison effondrée qui leur est associé. En outre, ce site offre un 
parfait exemple de la malléabilité des mythes : dans un texte en particulier, l’effondrement 
de ces «  tranchées en pente  » fut présenté par l’Église comme la conséquence d’une 
malédiction prononcée par Saint Patrice lorsqu’on assassina son aurige, et qui provoqua 
un tremblement de terre.335

L’effondrement de cette maison n’est pas l’unique conséquence du mauvais jugement 
de Lugaid mac Con, cependant, et le récit se poursuit ainsi :

Après cela, il ne resta roi de Tara qu’une année de plus, durant laquelle l’herbe refusa 
de pousser sur la terre, les feuilles cessèrent d’apparaître sur les arbres, et les graines 
sur les épis de froment. En conséquence, il fut expulsé du trône par les hommes 
d’Irlande, parce qu’il était devenu un souverain illégitime.

Comme nous l’avons vu dans le récit Compert Conculainn (La Conception de Cú Chulainn), 
lorsque les oiseaux dévastent le territoire de Conchobar à Emain Macha (chapitre 1), 
l’image d’un pays sinistré indiquait avec éloquence que la déesse de la souveraineté avait 

333	 C. Watkins, « Audacht Morainn », p. 183, 184, 186.
334	 M. O Daly, Cath Maige Mucrama (1975), p. 59 comportant quelques modifications.
335	 J. Carey, « The two laws in Dubthach’s judgement », Cambridge Medieval Celtic Studies 19 (1990), p. 2.



157La royauté sacrée


retiré son soutien. De toute évidence, une série de mauvaises récoltes, une famine ou la 
peste pouvaient avoir des conséquences désastreuses sur le règne d’un roi sacré.

Lorsque Cormac mac Airt succède à Lugaid mac Con, l’équilibre cosmique et la fertilité 
de la terre sont rétablis. Cette forme de prospérité renouvellée a sans doute impressionné 
l’historien Tite-Live. Dans son Histoire de Rome, il rapporta l’histoire du roi quasi-
légendaire des Bituriges, Ambigatus, qui aurait gouverné il y a plusieurs siècles une partie 
de la Gaule. Le pays était alors remarquable, « si riche en grain et si peuplé ».336

Plus d’un millénaire plus tard, les récoltes du règne du roi Macbeth (si souvent 
calomnié) furent si abondantes qu’elles méritèrent une mention (« fertile tempus erat ») : 
ceci était peut-être une affirmation du peuple écossais des caractéristiques d’un roi juste.337 
Si l’extraordinaire capacité de stockage des collines fortifiées telles que Danebury pourrait 
fort bien prouver leur rôle central dans la redistribution des biens dans la communauté, 
peut-on également supposer qu’une abondance si visible de grain et de bétail servit 
également de démonstration publique d’un règne fructueux ?

La perfection physique était un autre attribut essentiel du roi sacré. Citons l’exemple 
le plus connu du mythique Nuadu, des Tuatha Dé Danann, qui après avoir perdu un bras 
fut équipé d’une prothèse d’argent, qui lui valut le nom d’Argatlám ou « main d’argent ». 
Atteint dans son intégrité physique, il n’était plus en droit de régner. Le seul roi mentionné 
dans les textes légaux qui perdit la royauté de Tara d’une façon semblable fut Congal 
Cáech, au viie siècle, qui fut aveuglé d’un œil par une abeille.338 Cormac mac Airt est quant 
à lui présenté comme le roi idéal dans la littérature de l’Irlande ancienne. Renommé pour 
sa sagesse et son esprit de justice, il permet à son pays de devenir une véritable « terre de 
promesse » sous son règne. Cependant, un an avant sa mort, il connut l’exil à Achaill, la 
colline de Skreen, à l’est de Tara, après avoir perdu un œil dans une confrontation.339

Un souvenir de mutilation royale survit dans la légende bretonne de Méloir de 
Cornouailles. Le père du héros, le roi, qui avait apporté une grande prospérité au royaume, 
fut un jour tué par son frère Rivod. Suite à ce fratricide, Rivod coupa la main droite et le 
pied gauche de Méloir pour le disqualifier à la royauté et s’emparer du trône. Le règne 
de l’usurpateur fut désastreux. Un jour, par miracle, un ange donna à Méloir une main 
d’argent et un pied de bronze. Ceci n’empêcha pas Méloir d’être finalement décapité, 
cependant il devint, à titre posthume, un saint bien connu faiseur de miracles.340

Monuments royaux
La grande difficulté d’identifier des preuves matérielles de royauté sacrée ne surprendra 
guère. Il est possible que la Salle des Banquets de Tara ait joué un rôle dans des rites 
d’investiture. Ce terrassement linéaire aménagé à 70 mètres au nord de l’enceinte des 
synodes (Rath of the Synods), se compose de deux talus parallèles. Les savants médiévaux 
le dénommèrent « Teach Miodchuarta » ou « hall à hydromel » : il a fait l’objet de moult 
spéculations, portant même sur la disposition des sièges.

336	 Livy, Ab Urbe Condita, 5.34 ; voir M. Peacock, The early history of Rome (2005), p. 388.
337	 Verset dans le Chronicle of Melrose cité par E.J. Cowan, « The historical MacBeth », dans W.D.H. Sellar 

(dir.), Moray : province and people (1993), p. 123.
338	 F. Kelly, A guide to early Irish law (1988), p. 19.
339	 T. Ó Cathasaigh, The heroic biography of Cormac Mac Airt (1977), p. 69.
340	 G. Hily, Le dieu celtique Lugus (2012), p. 245 ; A.Y. Bourgès, « Melor », dans J.T. Koch (dir.), Celtic culture, vol. 

4 (2006), p. 1288.



158 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

La Salle des Banquets est ainsi constituée de deux talus parallèles, distants d’environ 
25 mètres et d’une longueur de 203 mètres : ils sont légèrement courbés et descendent 
en pente douce du sud au nord. Ces talus ont vraisemblablement été élevés avec le 
contenu excavé de la zone intermédiaire, laquelle se trouve maintenant au-dessous 
du niveau du sol. Le talus situé à l’ouest comporte au moins de cinq ouvertures, et on 
en compte cinq ou six dans celui de l’est. Pour Conor Newman, la Salle des Banquets 
(Fig. 7.1) est l’un des monuments les plus tardifs de la célèbre colline, et a pu être 
bâtie entre le ve et le viiie siècle après J.-C. Il a proposé une interprétation originale du 
paysage, imaginant qu’il accueillait une voie processionnelle conçue pour réunir les 
ruines de Tara en une même arène religieuse formelle, et pour transformer la colline 
et ses monuments en un théâtre du sacré.341

Parce que l’espace entre les talus est semi-souterrain, la Salle des Banquets est le seul 
monument de la colline n’offrant aucune vue sur le monde extérieur. En partant du nord de 
Tara, qui est l’extrémité la plus basse du site, le visiteur peut suivre une voie cérémonielle 
qui conduit jusqu’au sanctuaire de Ráth na Rí, au sommet, et ainsi pénétrer littéralement 
dans les terres de Tara. Suivant cette grande allée, il peut entrevoir les sépultures des rois 
et des reines ancestrales de Tara à travers les ouvertures qui se présentent du côté droit. 
Nul doute que lors des cérémonies d’inauguration, cet agencement constituait un rappel 
constant, pour le groupe royal, aux vies de ses ancêtres et aux lourdes responsabilités 
associées à la royauté du monde, et au fait qu’à travers cette cérémonie d’investiture, il 
était sur le point de prendre sa place dans l’histoire. La colline de Skreen est visible à l’est : 
c’était le lieu d’exil pour les rois qui enfreignaient les tabous ou ne se montraient pas à la 
hauteur de leur rôle de souverain juste et irréprochable. Cormac mac Airt fut ainsi banni 
à Skreen après avoir été physiquement amoindri au combat.

Les Claoinfhearta, à l’ouest, sont associés au malheureux Lugaid mac Con mentionné 
précédemment. Il y a dix siècles, le groupe royal sortaient de la voie cérémonielle pour 
circuler autour des remparts de Ráth na Rí, et pénétraient dans le sanctuaire intérieur par 
l’entrée de l’est. L’apogée de la cérémonie d’investiture était le moment où le roi plaçait 
le pied sur le Lia Fáil, à côté du Tumulus des Otages, proclamant ainsi son règne légitime. 
Quoique cette voie ne soit actuellement toujours pas datée, il serait possible, en principe, 
de tester cette hypothèse enthousiasmante par une fouille archéologique. En outre, il s’agit 
d’une théorie qui nous rappelle la possible importance des voies processionnelles menant 
aux enclos circulaires.

L’architecture de certains ringforts, ces forts circulaires du Moyen Âge, pourraient 
témoigner du rôle que ces monuments jouaient dans les cérémonies royales : il semblerait 
en effet qu’ils avaient une fonction particulière ou une forme d’occupation inhabituelle. 
Warner a ainsi suggéré que le fort de Sessiamagroll, non loin de Benburb dans le comté de 
Tyrone, était un site royal. Sa grande envergure, sa position dominante au sommet d’une 
colline, et son profond fossé, sont des indications de l’importance qu’il avait jadis. On y 
trouve également un grand tumulus contigu au rempart, à l’intérieur, qui selon Warner a 
pu être un site d’investiture.342

341	 C. Newman, « Procession and symbolism at Tara : analysis of Tech Midhchúarta (the ‘Banqueting Hall’) in 
the context of the sacral campus », Oxford Journal of Archaeology 26 (2007), p. 415‑38.

342	 R.B. Warner, « The fort of Sessiamagaroll, Co. Tyrone », Dúiche Néill 14 (1983), p. 9‑23.



159La royauté sacrée


Cette juxtaposition d’un tumulus et d’un fort circulaire se retrouve ailleurs en Irlande. 
C’est le cas notamment dans l’un des forts circulaires conjoints de Rathbrennan, à l’est de 
Roscommon, qui surplombe le site ecclésiastique de Saint Commán, bâti au vie siècle, et 
aujourd’hui situé en plein centre ville, à seulement trois kilomètres de Rathbrennan. Ces 
deux forts imposants sont situés près d’un sommet de colline : l’un d’eux, à l’est, contient 
en son sein un tumulus contigu au rempart. Au sommet du tumulus, une dépression 
pénannulaire comportant une ouverture vers l’est indique que le monument a été modifié 
pour quelque autre usage.

Il semblerait que le fort et le tumulus mentionnés dans l’Acallam na Senórach (Les 
Récits des aînés d’Irlande), écrits au xiie ou au xiiie  siècle, soient ceux de Rathbrennan. 
Dans ce récit, Saint Patrice et Caílte se seraient assis ensemble au sommet du tumulus, lors 
d’un voyage à travers le comté de Roscommon. Dans cet extrait, on trouve une explication 
sur l’origine du nom de Rathbrennan :

… Ils reprirent leur route vers le sud de la Forêt du Meurtre des Proches, qui s’appelle 
maintenant la Forêt de Commán [Roscommon], où les neuf fils de Úar, le fils d’Indast, 
s’étaient entretués, et c’est la raison pour laquelle on l’appelle la Forêt du Meurtre des 
Proches. Puis ils continuèrent leur route vers le Fort de Glas, qui s’appelle maintenant 
le Fort de Brénainn [Rathbrennan]. Une tente fut érigée là pour le Roi de Connacht, et 
Patrice et Caílte allèrent s’asseoir sur un tertre au bord du fort.343

Cette histoire présente peut-être un souvenir médiéval de l’usage ancien de ce tumulus, 
et l’inclusion de la figure de Saint Patrice pourrait être une tentative de lui conférer une 
perspective chrétienne. Le jumelage d’un fort et d’un tumulus se retrouve également à 
Rathra, près de Castlerea (Roscommon). On trouve deux tumulus à l’intérieur de cette 
grande enceinte à multiples retranchements, dont le plus large comporte une petite 
dépression pénannulaire ouverte à l’est-sud-est.344 Il est fort probable que des monuments 
comme ceux-ci étaient des lieux de cérémonies royales dans les premiers temps médiévaux.

Les vestiges archéologiques de rites royaux ayant eu lieu dans l’Irlande préhistorique 
sont sans doute représentées à Navan Fort (cf. chapitre 5), où certains rituels importants 
tels que le sacrifice de chevaux furent pratiqués. Des rites semblables eurent également 
lieu à Rathcroghan, comme l’indique les éléments d’architecture monumentale révélés 
par le levé géophysique. La construction répétitive de structures circulaires en un seul 
et même endroit, leur enfouissement sous un grand tertre, et les lignes radiales tracées 
au sommet (qui nous rappellent celles du cairn de Navan) sont autant d’éléments nous 
suggérant que certains événements organisés à Rathcroghan et à Navan furent à peu 
près contemporains.

Les voies palissadées de forme trapézoïdale, menant par l’est au tumulus de 
Rathcroghan et à l’enceinte toute proche au nord, sont particulièrement intéressantes. 
Ce sont des versions plus grandes des voies retrouvées à Navan et Knockaulin, qui furent 
peut-être des chemins de procession. Newman, dans ses recherches sur le rôle de la Salle 
des Banquets de Tara, fit d’ailleurs remarquer que celle-ci constituait aussi une voie 

343	 A. Dooley & H. Roe, Tales of the Elders of Ireland (1999), p. 38‑41.
344	 J. Waddell, « Continuity, cult and contest », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (2011), 

p. 206.



160 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

d’accès à une enceinte circulaire, à savoir Ráth na Rí. Il fut noté que dans cet exemple, tout 
comme dans les sites de Rathcroghan, Navan, Knockaulin et Glauberg, près de Frankfort 
(ci-dessous), le plan présente un degré d’asymétrie assez intrigant.

Nous avons déjà évoqué l’hypothèse selon laquelle le fort circulaire du Rath des 
Synodes était un habitat entre la fin du iie siècle et début du ive siècle après J.-C. On pensa 
ainsi que les trous de poteaux étaient les vestiges d’une petite maison rectangulaire, et 
que les trouvailles associées étaient des débris d’habitation. Des avis divergents ont été 
émis, comparant le corpus d’artefacts retrouvés aux objets semblables provenant des 
sanctuaires de l’Âge du Fer et de l’époque romano-britannique en Angleterre, à l’instar des 
sanctuaires d’Uley dans le Gloucestershire, ou de la structure rectangulaire d’Heathrow. 
À Uley, beaucoup d’objets étaient banaux, voire d’usage domestique, mais on leur imputa 
une importance rituelle en raison du contexte.345

Cette idée fut soulignée par Newman à propos de Tara :

Les éléments essentiels de la mythologie et les rituels de la royauté sacrée sont, du fait 
de leur nature même, indétectables, car situés au-delà du champ d’intervention de 
la recherche scientifique. Il reste que les archéologues rester conscients du fait que, 
dans contextes religieux ainsi chargés de sens, des détails paraissant insignifiants 
revêtaient peut-être la plus haute importance magico-religieuse. En effet comment a-t-
on pu autrement conférer aux tâches les plus triviales et aux objets les plus ordinaires 
une telle portée religieuse ?346

Cette remarque s’applique sans doute également au site de Rathgall, dans le comté de 
Wicklow, qui a été décrit comme un habitat important de la fin de l’Âge du Bronze. Il 
s’agit d’une colline fortifiée entourée de plusieurs remparts, qui a fait l’objet des fouilles 
limitées menées par Barry Raftery, en attente de publication complète.347 Selon le rapport 
préliminaire, le site comporte quatre remparts plus ou moins concentriques délimitant 
une zone d’environ 7,3 hectares. Une fouille dans l’enclos central (bâti en pierres et 
datant possiblement du Moyen Âge) a révélé un fossé circulaire préhistorique. Ce fossé 
renfermait une structure circulaire de bois, qu’on pense être une grande habitation, car 
elle présentait également des vestiges d’occupation et de travail du bronze.

Les nombreux artefacts découverts incluent de preuves de fabrication d’armes, 
d’objets d’or, de perles exotiques en verre, des restes de crémation, et un dépôt de bronzes. 
Cet abondant mobilier démarque Rathgall de ses contemporains. Ces éléments, combinés 
à l’envergure inhabituelle de la maison (s’il s’agissait effectivement d’une habitation), à 
son emplacement distinct au sommet d’une colline, et aux preuves inhabituelles de rituels, 
sont les caractéristiques d’un site d’une stature considérable. Mais cette explication 
purement fonctionnelle ne saurait suffire. Le terme même d’hillfort (colline fortifiée) peut 
induire en erreur. Si les remparts datent de la fin de l’Âge du Bronze, ils pourraient avoir 

345	 E. Bhreathnach, « Transforming kingship and cult : the provincial ceremonial capitals in early medieval 
Ireland  », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (2011), p.  127  ; G. Dowling, «  The 
architecture of power  : an exploration of the origins of closely spaced multivallate monuments in 
Ireland », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (2011), p. 229.

346	 C. Newman, « Procession and symbolism at Tara », Oxford Journal of Archaeology 26 (2007), p. 430.
347	 Brève description dans J. Waddell, Prehistoric archaeology of Ireland (2010), p. 285.



161La royauté sacrée


servi à délimiter - plutôt qu’à défendre, au sens militaire du terme - une grande enceinte 
cérémoniale comportant un centre sacré en son sein.

Il ne fait guère de doute que la royauté sacrée représentait, dans l’Irlande 
préchrétienne, une puissante institution. Il est probable également qu’elle était présente 
ailleurs en Europe en tant que tradition préhistorique, dans des sociétés rurales et tribales 
fondées autour d’entités politiques similaires. Dans les études archéologiques, les élites 
politiques sont souvent définies par leur désir d’ériger des structures monumentales, par 
leurs sépultures somptueuses, ou par leur capacité à acquérir des objets exotiques ou de 
luxe. Certains faits historiques indiquent qu’il s’agit souvent d’une hypothèse réaliste, 
même si le terme « élite » renvoie plutôt à un concept vague, quoiqu’utile, dans le grand 
corpus littéraire d’études archéologiques sur les sociétés hiérarchisées.

La recherche de davantage de précision pour définir le concept d’élite reste un défi 
dans ce contexte. Différents types d’élites sociales en Europe préhistorique ont été définis 
par les chercheurs. Le concept de la chefferie, inspiré par des analogies ethnographiques 
et par l’anthropologie sociale, a gagné une certaine popularité dans les années 1970 en 
fournissant des explications à la complexité des archives archéologiques de l’âge du 
Bronze, et plus particulièrement du début de l’âge du Fer. Le concept de la chefferie s’est 
avéré durable mais controversé.

Preuves funéraires
L’étude de la culture matérielle, notamment celle des armes et des armures, a encouragé 
l’identification des aristocraties guerrières. On trouve dans les études archéologiques 
un usage en filigrane de l’adjectif «  royal  », se rapportant souvent aux enterrements 
protohistoriques. On fait référence à une «  tombe royale  » dans le cas, par exemple, 
quelques tombes à char trouvées dans le Yorkshire, comportant des mobiliers funéraires 
de dignitaires de haut rang, et considérées comme des sépultures royales.348 Sur le 
continent, les termes de « tombe princière » ou de « Fürstengrab » sont souvent utilisés 
pour définir de riches sépultures. Ces dernières, notamment les « résidences princières » 
ou « Fürstensitzen », sont des vestiges bien connus du monde celtique de la période de 
Hallstatt et de La Tène. On a beaucoup écrit au sujet de ces élites celtes et de leur contrôle 
du territoire, de leur montée en puissance et de leur déclin, et de leur relation économique 
avec la région méditerranéenne.

Dans les différentes formes de chefferies proposées par les historiens pour expliquer 
des sociétés complexes, l’existence des rois est rarement évoquée. Peut-être est-ce dû à la 
compréhensible association entre la royauté et la formation des états, et avec la monarchie 
absolue, représentée par un souverain béni de Dieu et régnant par sa grâce. Cependant, 
certaines preuves linguistiques suggèrent que tous les peuples indo-européens ont, à 
une époque ou à une autre, été régis par des rois tribaux, comme semblent l’indiquer les 
différentes origines du mot «  roi » dans les langues indo-européennes  : ainsi *rēg-s est 
l’ancêtre linguistique de rāj- en sanskrit, rēx en latin, rí en gaélique, rhi en gallois, et -rīx 
en gaulois.349

348	 M. Parker Pearson, « Food, sex and death », Cambridge Archaeological Journal 9 (1999), p. 56.
349	 D.A. Binchy, Celtic and Anglo-Saxon kingship (1970), p.  3. Pour lire une opinion sceptique, consulter 

l’ouvrage de K. McCone, Pagan past and Christian present (1990), p. 14.



162 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

La structure irlandaise des túath, qui, comme nous l’avons évoqué, consistait en 
groupes tribaux ou en petits royaumes composés de milliers de personnes gouvernées 
par un rí tuaithe, permettent de mieux comprendre le fonctionnement général des polities 
(administrations politiques) ou des chefferies. L’organisation politique irlandaise reposait 
ainsi sur deux structures de base : celle de petites entités politiques gouvernées par des 
rois, et celle de groupes plus larges dirigé par des rois supérieurs, qui font écho aux 
chefferies simples et complexes évoquées dans la littérature anthropologique.

Ce modèle hiérarchique irlandais pourrait être appliqué à la fois à certains groupes 
politiques plus modestes de la protohistoire en Grande-Bretagne et en Irlande, et aux 
groupes plus grands et plus complexes identifiés dans certaines régions continentales. De 
manière plus significative, ce modèle nous permet d’envisager l’existence de rois sacrés 
parmi les élites de ces chefferies. Si les rois sont parfois mentionnés dans la littérature 
ancienne, les sources classiques plus tardives sont pour la plupart muettes à leur sujet. 
Le mythe de la fondation de la colonie grecque de Massalia, rapporté par Aristote, fait 
peut-être référence à ce type de modèle hiérarchique, et comme nous l’avons signalé, le 
souvenir de la grande prospérité d’une partie de la Gaule sous le règne d’Ambigatus, a pu 
être perçu comme la marque d’un roi sacré.

Dans ses mémoires, Jules César ne confie guère d’informations sur la nature de la 
royauté, et les historiens s’accordent généralement à penser que la puissance de la royauté 
traditionnelle accusa un déclin à cette époque. Toutefois, un siècle plus tard, lorsque 
Tite-Live se moque, dans ses écrits de Marice, de la tribu celte des Boïens, qui prétendait 
être divin et affirmait être un dieu, il se peut qu’il ait documenté un détail important :

Au moment où s’agitait le sort des plus illustres têtes, un certain Marice, Boïen, de la 
lie du peuple, osa (j’ai honte de le dire) se mêler aux jeux de la fortune, et provoquer 
au nom du ciel les armes romaines. Déjà ce libérateur des Gaules, ce prétendu dieu 
(c’est le nom qu’il s’arrogeait), avait rassemblé huit mille hommes, et entraînait les 
cantons des Éduens le plus à sa portée, lorsque ce peuple fidèle, avec une force choisie 
et les cohortes qu’ajouta Vitellius, dispersa cette multitude fanatique. Pris dans le 
combat, Marice fut exposé aux bêtes. Comme elles tardaient à le dévorer, le stupide 
vulgaire le croyait invulnérable : Vitellius le fit tuer sous ses yeux.350

Il semblerait que la révolte qui eut lieu sur le territoire des Boïens en Gaule occidentale 
en l’an 69 après J.-C., ne fut pas une simple rébellion de paysans ou une manifestation 
messianique.351 En dépit du mépris de Tite-Live pour Marice et ses partisans, il est fort 
possible que le malheureux Boïen, par temps de grave crise, ait délibérément invoqué 
l’ordre ancien pour encourager ses partisans à relever ce défi. Des restes évanescents de la 
royauté sacrée peuvent ainsi avoir survécu à la conquête romaine.

On pourrait toutefois, semble-t-il, trouver des indices antérieurs. Comme nous 
l’avons déjà mentionné, les images des chevaux à têtes humaines pourraient renvoyer 
aux invocations équines pratiquées lors des rites de royauté (Fig. 5.6). John Creighton a 

350	 Tacite, Histoires livre II, 61 ; cf. W.H. Fyfe & D.S. Levene, Tacitus (1997), p. 93.
351	 Ce passage a fait l’objet d’une recherche par M. Gwyn Morgan dans «  The three minor pretenders in 

Tacitus », Latomus 52 (1993), p. 770. En référence à la suggestion d’une manifestation messianique : J. 
Webster, « Druidic and other revitalization movements », Britannia 30 (1999), p. 15.



163La royauté sacrée


proposé une hypothèse intéressante selon laquelle cette imagerie persistante de chevaux 
et têtes masculines omniprésents sur les monnaies de l’âge du Fer en Grande-Bretagne 
et sur le continent, pourrait véhiculer un symbolisme du mariage sacré, fondamental au 
pouvoir sacré.352 Cette hypothèse s’applique également aux bas-reliefs représentant des 
chevaux et des guerriers qu’on trouve sur les sites de Roquepertuse ou d’Entremont, dans 
le sud de la France.353 Il est possible que d’autres exemples de vestiges archéologiques de 
ces personnages fugaces de rois ou de chefs sacrés se trouvent dans des contextes plus 
anciens comportant un caractère sacré.

Glauberg
La résidence princière de Glauberg, qui date de l’époque de Hallstatt et de La Tène 
ancienne, est située en bordure des terres fertiles du Wetterau, au nord de Frankfort. Une 
colline fortifiée y surplombe un complexe cérémoniel logé sur les pentes basses du sud, 
et qui comprend au moins de deux tumulus associés à une voie processionnelle.354 En 
2007, Newman compara cet ensemble composé d’un monument circulaire, d’une allée 
d’accès, et de tumulus tout proches à l’enceinte et à la voie d’accès qu’on trouve à Tara et à 
Rathcroghan. L’un des tumulus de Glauberg était un grand tertre d’un diamètre d’environ 
50 mètres entouré d’un fossé profond, jouxté à l’est par une paire parallèle de fossés de 10 
mètres de largeur chacun, formant un chemin d’environ 400 mètres de long. Newman a 
mis en avant un détail commun à tous ces monuments : l’orientation de la voie d’accès et la 
réduction en largeur au niveau de l’entrée de l’enceinte, semblent être des choix délibérés, 
visant à dissimuler l’entrée ou à en détourner l’accès, afin de manipuler l’expérience des 
personnes qui y accédaient.

Fut découverte dans le grand tumulus une chambre en bois contenant le corps d’un 
homme adulte, entouré d’un riche mobilier. Celui-ci comportait, entre autres, une cruche 
à vin ornée en bronze ayant contenu de l’hydromel, une épée de fer et trois lances, un 
arc, un carquois et des flèches, un bouclier en bois, cuir et fer, ainsi que des parures d’or, 
notamment des boucles d’oreilles, un bracelet, une bague et un torque.

La découverte la plus spectaculaire sans doute fut une grande statue de grès 
représentant un homme debout, grandeur nature, retrouvée juste à côté du tumulus, au 
nord-ouest (Fig. 7.2).

Ce personnage est vraisemblablement revêtu d’une cuirasse de cuir et armé d’un 
bouclier. Il porte également plusieurs bracelets, une bague et un torque qui ressemble 
beaucoup celui retrouvé dans la sépulture à côté. Il est donc possible que cette statue 
soit une représentation de la personne qui y est inhumée. Si c’est effectivement le cas, 
ce mobilier funéraire exceptionnel peut fournir des renseignements pertinents sur des 
personnes de statut sacré à cette époque. Interprétée comme la représentation d’un 

352	 J. Creighton, Coins and power (2000), p. 22 ; « Gold, ritual and kingship », dans C. Haselgrove & D. Wigg-
Wolf (dir.), Iron Age coinage and ritual practices (2005), p. 69‑84. Comme le constate Creighton (Coins and 
power, p. 24) le nom personnel « Epomeduos » se trouve sur un certain nombre de pièces de monnaie 
gauloises et se composerait du mot « cheval » (Epona) et du mot « hydromel » (mead). Il s’agirait d’une 
référence continentale à la pratique du sacrifice équin dans les rites royaux. Dans ce contexte, toutefois, 
selon G-J. Pinault dans « Gaulois Epomeduos » (2007), p. 301, il semblerait que « -meduos » soit dérivé de 
*med-wo- (singifiant « régner ») et que ce terme renvoie au sens de « maître des chevaux ».

353	 Consulter à ce sujet I. Armit, Headhunting and the body (2012), p. 143.
354	 F-R. Hermann, « Der Glauberg, Fürstensitz, Fürstengräber und Heiligtum », dans H. Baitinger & B. Pinsker 

(dir.), Das Ratsel der Kelten von Glauberg (2002), p. 90‑111.



164 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

guerrier, d’un chevalier, d’un héros, d’un mortel ou encore d’un dieu, cette sculpture est 
chargée de symbolisme.

La couronne de feuilles portée par ce personnage est un détail frappant  : diverses 
explications ont été proposées pour en expliquer le motif à double feuille, bien connu 
dans le monde celte. Il a notamment été suggéré que ce motif représente les cornes de 
déesses de la région méditerranéenne telles que Hathor et Astarté, ou la lumière du héros 
émanant de la tête de Cú Chulainn, ou encore des feuilles de gui, plante sacrée des druides. 
Quelle qu’en soit la source d’inspiration, les chercheurs s’accordent sur le fait qu’il s’agit 
d’un symbole de divinité.

Un déséquilibre apparent dans les proportions de cette représentation anthropomorphe 
du Glauberg a fait l’objet de nombreux commentaires : les bras, stylisés, paraissent ainsi 
presque atrophiés, leur posture suggérant un geste rituel. Par contraste, les jambes 
longues aux lignes nettes, arborant des muscles saillants, rappellent le kouros de la 

Fig. 7.2. Illustration de gauche : le guerrier de Glauberg, statue à échelle humaine 
en pierre calcaire. Illustration de droite : le guerrier d’Hirschlanden, statue de pierre 
découverte à Ditzingen (Hirschlanden) en 1963.



165La royauté sacrée


statuaire naturaliste de l’art grec antique. En gardant à l’esprit les qualités d’un roi sacré, 
on peut supposer que ces bras stylisés et les armes qu’ils portent représentent la puissance 
mesurée d’un roi juste, tandis que les cuisses et mollets très dessinés pourraient évoquer 
la fécondité et la force physique.

Ces suppositions pourraient s’appliquer à une autre stèle anthropomorphe célèbre, 
trouvée au pied d’un tumulus à Hirschlanden (Baden Württemberg). Il s’agit d’une 
statue d’homme nu, coiffé d’un chapeau conique et portant un large collier, un poignard 
et une ceinture (Fig. 7.2). Ses membres sont sculptés d’une manière semblable à ceux 
de la statue de Glauberg, avec un même contraste frappant entre les parties supérieure 
et inférieure du corps. De toute évidence ithyphallique, cette figure masculine évoque 
incontestablement la notion de fécondité. Il ne fait aucun doute également qu’elle revêt 
une importance sacrale.355

La forme stylisée de la statue de Glauberg contraste avec la représentation plus 
naturaliste d’homme assis qui figure sur le rebord de la cruche à vin trouvée dans la 
sépulture toute proche. Ce grand récipient faisait certainement partie d’un service à 
boisson cérémoniel, et cette statuette de bronze était un objet symbolique fondamental, 
quelles que soient les pratiques cultuelles auxquelles elle était associée. L’homme 
représenté a les cheveux bouclés, porte des vêtements et une cuirasse, et est assis en 
tailleur. Il est placé entre deux statuettes de sphinx qui ont la tête tournée vers lui. Son 
style et sa posture évoquent les sculptures de guerriers assis découvertes dans le sud de la 
France, en particulièrement celles de Roquepertuse. Ce personnage fait aussi écho à une 
exceptionnelle série de sculptures de guerriers assis, de femmes et de récipients retrouvés 
à Entremont, non loin de Roquepertuse, qui rappellent également certains aspects des 
rites de la royauté sacrée (chapitre 6).

Les statues de Glauberg et d’Hirschlanden sont presque entièrement intactes, à ceci 
près qu’elles n’ont plus leurs pieds. L’explication est simple et prosaïque : les extrémités 
inférieures ont sans doute été brisées au niveau du socle où elles étaient insérées. Selon 
Vincent Megaw ce type de casse était une mise à mort délibérée d’une représentation de 
héros, phénomène qu’on retrouve dans la destruction d’autres sculptures aux attributs 
guerriers, ou dans destruction intentionnelle d’armes fréquemment observée dans des 
sépultures ou dépôts votifs.356

L’absence commune de pieds est certes une curieuse coïncidence. Elle pourrait avoir 
une signification importante, notamment si l’on admet que ces figures de jadis portaient 
des chaussures, dont le port revêtait un sens particulier. On sait en effet que les chaussures 
dorées étaient l’attribut de la royauté dans les traditions littéraires irlandaise et galloise 
(chapitre 4). Divers personnages de l’Autre Monde, comme nous l’avons souligné, portaient 
une sandale d’or sur le pied qu’ils posaient au sol, ou portaient un soulier d’or et l’autre 
d’argent. Enfin, rappelons le tabou indien auquel ce motif peut être lié, selon lequel il était 
interdit pour un roi de marcher pieds nus, car il risquait de perdre sa puissance dans le sol.

Megaw avait peut-être en partie raison, mais en limitant les dégâts iconoclastes aux 
pieds, nous tenons peut-être dans ces vestiges un exemple non pas du déclassement d’un 
guerrier héroïque, mais de l’affirmation très visible de la neutralisation du pouvoir d’un 

355	 I. Armit & P. Grant, « Gesture politics and the art of ambiguity : the Iron Age statue from Hirschlanden », 
Antiquity 82 (2008), p. 409‑22.

356	 J.V.S. Megaw, « Celtic foot(less) soldiers? An iconographic note », Gladius 23 (2003), p. 61‑70.



166 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

roi sacré, un certain temps après sa mort et son enterrement, à travers l’élimination 
de la protection que lui confèrent ses chaussures exceptionnelles. Comme nous l’avons 
évoqué précédemment avec l’exemple du dépôt en position inversé des chaussures du 
défunt dans la sépulture d’Hochdorf, de tels objets personnels sont parfois chargés de 
significations et de symbolisme.

Il est possible que les statues de Glauberg et Hirschlanden soient des représentations 
de rois sacrés. Cette hypothèse a le mérite de proposer une explication à divers symboles 
qui englobent une grande variété de concepts tels que le statut exalté ou divin, les 
compétences martiales ou la fécondité. En direction de sud, non loin de Stuttgart, le 
tumulus de Hirschlanden était situé à près de 10 kilomètres de la « résidence princière » 
de Hohenasperg. C’était l’un des nombreux tumulus associés à cette habitation, qui étaient 
dans certains cas des « tombes princières » renfermant chacun une sépulture d’homme et 
son riche mobilier funéraire. Dans certains cas, il est possible que le terme de « prince » ne 
soit pas pertinent. Les souverains de Hohenasperg ont toutefois pu être considérés comme 
les personnages sacrés, jouissant du même statut et de l’importance rituelle, et soumis aux 
obligations et contraintes imposées par la tradition irlandaise.

Hochdorf
Le grand tumulus d’Hochdorf est situé à 10 kilomètres environ du lieu-dit de Hohenasperg, 
un sommet de colline occupé depuis le Moyen Âge. L’habitat domine la plaine fertile du 
nord de Stuttgart, et la partie nord-ouest de Ludwigsburg. Le tumulus fut entièrement 
fouillé dans les années 1970 et révéla des restes abondants de rites funéraires. Le grand 
tertre avait à l’origine une hauteur de six mètres et un diamètre de soixante mètres : il 
contenait la sépulture remarquablement protégée et conservée d’un homme adulte de 
grande taille (Fig. 7.3).

Le corps avait été enterré dans une grande chambre funéraire de bois et de pierre, 
qui constituait un dispositif de protection très efficace contre les pilleurs. La cérémonie 
funèbre dura, selon les données recueillies, plusieurs semaines. On estime par ailleurs 
que la construction du tumulus dura au moins cinq ans. Ce processus long et public fut 
lancé au milieu du vie siècle avant J.-C. Les rituels, prolongés sur plusieurs années, ont sans 
doute été suivis d’actions commémoratives. Tous ces éléments invitent à supposer que 
certains événements de la plus haute importance, comme le décès de cet homme, ont pu 
représenter des occasions de redéfinir ou reformer l’ordre social.

Le mort était allongé sur une banquette de bronze décorée reposant sur huit 
statuettes féminines montées sur de petites roulettes. Ce meuble unique s’inspirait 
de modes venues de l’Italie du Nord. Le défunt était entouré d’un mobilier funéraire 
incluant tous les symboles aristocratiques de l’époque  : un service à boisson et 
des ustensiles de festin, un char à quatre roues et des bijoux d’or. Le char en bois, 
entièrement recouvert de tôle de fer, était un véhicule cérémoniel, sur lequel étaient 
disposés des accessoires pour l’harnachement de deux chevaux, neufs plats et trois 
bassines de bronze (tous affichant des signes d’usure), une grande hache, un long 
couteau, et une pointe à douille en fer. Outre le matériel d’harnachement de chevaux, 
on relève un symbolisme équin dans la décoration présente sur le dossier de la 
banquette, montrant des paires d’étalons tirant un char.

Neuf cornes à boire étaient suspendues à la paroi de la chambre  : huit étaient des 
cornes de bovidés, et la plus grande, suspendue derrière la tête du défunt, était entièrement 



167La royauté sacrée


ouvragée en tôle de fer. Le corps était vêtu de tissages de laine, et un chapeau conique en 
écorce de bouleau était placé juste derrière sa tête (de forme semblable à la coiffe du 
guerrier de Hirschlanden).

Dans l’équipement personnel du mort, signalons la présence d’un grand collier en 
feuille d’or (similaire également à celui porté par le guerrier de Hirschlanden), deux 
fibules d’or, un bracelet d’or, un plaque de ceinture en or, et bien sûr, les bandes d’or déjà 
mentionnées (Fig. 4.6) qui ornaient les chaussures du défunt. Le fourreau d’un poignard 
de fer était lui aussi recouvert de feuilles d’or. Furent également découverts un grand 
chaudron en bronze de style grec importé d’Italie du sud et une coupe en or placée aux 
pieds du défunt. Ce chaudron contenait les traces d’une boisson au miel de grande qualité.

La sépulture d’Hochdorf contient moins d’importations exotiques que d’autres 
sépultures, ce qui conduit certains à conclure que l’homme qui y est inhumé n’était pas 
du rang social le plus élevé. Certes, cette déduction se base sur le présupposé qu’il existe 
une corrélation étroite entre le statut social d’une personne et le prestige de son mobilier 
funéraire, or on admet désormais que ces mobiliers ne reflètent pas forcément le rang 
social ou la richesse du défunt ou de ses proches. Ainsi, comme l’a noté un archéologue, 
les tombes et leur contenu ne sont pas le miroir fidèle de la vie  des hommes, mais 

Fig. 7.3. Reconstitution de la sépulture de Hochdorf, placée dans un grand coffre de bois 
et pierre. Le corps était allongé sur un divan de bronze soutenu par huit pieds à roulettes 
en forme de figurines féminines, et accompagné de symboles aristocratiques qu’on 
retrouve dans les tombes de ce type : un service de boisson et vaisselles de festins, un 
char à quatre roues et des ornements personnels.



168 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

davantage une «  galerie des glaces de la vie  ».357 Bien que le sexe ou le statut de la 
personne inhumée puisse déterminer les pratiques funéraires, ce n’est pas toujours le 
cas. On reconnaît désormais le fait que les concepts religieux et sociaux sont reflétés 
dans ces rituels funéraires et dans le processus de sélection des mobiliers funéraires. 
Ces objets au symbolisme inhérent confrontent ainsi les chercheurs à un véritable défi 
d’interprétation archéologique.

Comme nous l’avons indiqué précédemment, Calvert Watkins, spécialiste de la 
linguistique et de la société indo-européenne, a souligné, il y a plus de trente ans, que 
les chaussures en or étaient un attribut symbolique de la royauté, selon la tradition 
irlandaise. Au sujet de la sépulture de Hochdorf récemment mise au jour, il a fait le 
commentaire suivant :

Nous pouvons contempler, aux pieds d’un chef hallstattien du vie  siècle avant J.-C., 
un objet dont l’Irlande se souviendra encore en 1300 ans plus tard, nommé dans le 
folklore da assa co foraib óir impu, ou les «  deux chaussures couvertes d’or  ». Ces 
chaussures en or que cet homme emporta dans sa tombe étaient les insignes de son 
autorité, tout comme son collier en or, un symbole mieux connu, qu’il portait au cou.358

Le collier en or d’Hochdorf était manifestement un objet important, car on le retrouva 
délibérément sectionné par un objet tranchant, probablement dans un acte de 
déconsécration. Un autre détail significatif réside dans ses ornements équins. On y observe 
une frise continue de chevaux  : elle est formée de quatre étroites bandes estampées, 
disposées en deux paires de zones parallèles de part et d’autre d’une ligne médiane du 
collier, les deux frises supérieures étant inversées au dessus des deux frises inférieures. 
Ces paires sont des représentation inversées et parallèles bordées de bandes de motifs 
géométriques (Fig. 7.4).359

Notons que ce collier est le seul objet d’or décoré de motifs figuratifs, et qu’il est 
peu probable, en outre, que la miniaturisation de ces illustrations soit un détail dénué 
d’importance. S’il s’agit bien, comme cela a été suggéré, d’images de petits chevaux et de 
leurs cavaliers, cette décoration commémorait peut-être un événement équestre important.

Cependant une autre interprétation est possible : cette frise pourrait représenter des 
chevaux ailés plutôt que des chevaux et leurs cavaliers. Un petit cheval ailé se distingue 
très clairement à chaque extrémité du gros torque en or retrouvé à Vix.360 Comme l’a 
souligné Green, l’image d’un cheval ailé (récurrente sur certaines pièces de monnaies de 
Bretagne (Fig. 5.6, 2) pourrait renvoyer au statut surnaturel de l’animal. En effet, dans de 
nombreuses sociétés traditionnelles, les chamanes ou ritualistes voyage dans l’Au-delà 
sur le dos d’un cheval volant.361 Ainsi, le collier de Hochdorf n’était pas seulement un 
insigne de haut rang, mais pourrait aussi faire référence des pouvoirs surnaturels qu’on 
attribuait à cet homme.

357	 H. Härke, « The nature of burial data », dans C.K. Jensen & K.H. Nielsen (dir.), Burial and society (1997), p. 27.
358	 C. Watkins, « Language, culture, or history? », dans C.S. Masek et al. (dir.), Papers from the parasession on 

language and behavior (1981), p. 246.
359	 L. Hansen, Hochdorf VIII (2010), p. 36, Taf. 1.
360	 S. Verger, « L’utilisation du répertoire figuratif dans l’art celtique ancien », Histoire de l’Art 16 (1991), p. 7.
361	 M. Green, An archaeology of images (2004), p. 163.



169La royauté sacrée


Naturellement, la question du statut du « prince » de Hochdorf a fait l’objet de nombreux 
débats : plusieurs auteurs ont fait allusion au caractère sacré de tels personnages princiers. 
Dirk Krausse, par exemple, soutient que la hache, le couteau, et la pointe trouvés sur le 
char de Hochdorf à côté des plats et des bassines étaient des outils dont l’usage était lié 
à ces récipients de cuisine. En effet, des haches de fer ont été retrouvées dans d’autres 
tombes riches, ce qui implique, selon lui, que la hache, le couteau et la pointe n’étaient 
pas des outils servant uniquement à l’abattage d’animaux, mais des instruments de mise à 
mort sacrificielle d’animaux, et donc des indices du statut religieux du défunt.362

362	 D. Krausse, « Der ‘Keltenfürst’ von Hochdorf », Archäologisches Korrespondenzblatt 29 (1999), p. 339‑58.

Fig. 7.4. Le collier d’Hochdorf, en plaque d’or gravée à l’aide d’un instrument très aiguisé. 
La décoration comporte quatre zones très étroites d’images ajourées représentant des 
chevaux ailés formant une frise continue disposée en deux bandes, l’une au-dessus, 
l’autre au-dessous de l’axe central du collier.



170 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Stéphane Verger, dans son étude ambitieuse et complexe sur la signification 
symbolique des différents éléments de la sépulture de Hochdorf, avance l’hypothèse que le 
statut exalté de l’homme inhumé reflète l’aboutissement des événements socio-politiques 
régionaux de l’époque.363 Selon Verger, les objets trouvés dans la tombe, notamment les 
ustensiles du festin et les huit statuettes féminines soutenant la banquette, reflèteraient 
l’existence de huit groupes tribaux dans la région de Hohenasperg  : ainsi les figurines 
représentaient peut-être les ancêtres mythiques de chacun d’eux. Ce même mythe serait 
représenté, toujours selon Verger, par une curieuse paire de pendentifs attachée à la 
pointe de la corne à boire en fer : ces pendentifs sont des copies d’ornements portés par 
les femmes riches du monde hallstattien. D’après lui, le service à boisson et les ustensiles 
de repas déposés dans la tombe avaient diverses fins et significations symboliques.

Verger observe également certaines différences de style et de formes dans les neuf 
plats et trois bassines de bronze : il en déduit que celles-ci reflètent des écarts entre les 
niveaux hiérarchiques, correspondant à un système de préséance selon lequel chaque 
membre de la suite de Hochdorf se voyait attribuer un certain morceau de viande selon 
son rang. Cette suggestion s’inspire de descriptions de la Salle des Banquets, à Tara, qui 
inclut un passage portant sur la consommation des différents morceaux de viande et 
leur répartition entre les personnes, avec les égards dus à leur grade et à leur statut. Ces 
descriptions sont extraites d’un récit médiéval irlandais préservé dans le Livre de Leinster 
(xiie siècle), et d’une histoire ultérieure du Livre Jaune de Lecan, qui détaille la manière 
de répartir les morceaux de viande : le roi et les hommes de lettres auraient eu droit aux 
meilleurs morceaux, tels que le filet mignon, tandis qu’on servait aux portiers les parties 
moins nobles comme le coccyx. De telles coutumes de festins sont sans aucun doute très 
anciennes, et furent pratiquées en Irlande et en Écosse jusqu’au xviie siècle.364

Selon Verger, les repas des trois convives du rang le plus élevé étaient servis dans 
les trois bassines, et chacun avait son assiette ornée au rebord d’une frise à motifs 
géométriques. Cinq autres nobles de haut rang étaient servis dans des assiettes décorées 
en relief. Un neuvième convive, servi dans une assiette simple et sans ornement, était 
peut-être un personnage de statut particulier, une figure savante ou religieuse. Ces 
ustensiles de festin semblent se distinguer les uns des autres à travers leur disposition 
et leur ordre de dépôt sur la caisse du char. Les rites de consommation de la boisson, 
toutefois, répondaient à d’autres critères, selon Verger, le service à boisson étant moins 
complexe, constitué de deux types de récipients : les cornes organiques et celle de métal, 
unique et de grande taille. Ces huit petites cornes de bovidés témoignent du caractère 
égalitaire de la distribution de la boisson entre ces convives, qui étaient des chefs de tribus 
de la région de Hohenasperg. La grande corne de fer était un vase à boire d’usage collectif 
dans les assemblées. La banquette en bronze était quant à elle un trône multiple où 
s’asseyaient trois personnes de haut rang, dans la position traditionnelle, jambes croisées.

Verger envisage, dans son étude, que l’importante quantité d’artefacts en or et d’insignes 
d’autorité associées au défunt témoignaient d’un statut de sacralité caractéristique de la 
fonction royale. Les objets en or étaient, de toute évidence, personnels, voire intimes, 

363	 S. Verger, «  La grande tombe de Hochdorf  », Siris 7 (2006), p.  5‑44  ; «  Partager la viande, distribuer 
l’hydromel. Consommation collective et pratique du pouvoir dans la tombe de Hochdorf », dans S. Krausz 
et al. (dir.), L’âge du fer en Europe (2013), p. 495‑504.

364	 F. McCormick, « The distribution of meat in a hierarchical society », dans P. Miracle & N. Milner (dir.), 
Consuming passions and patterns of consumption (2002), p. 27.



171La royauté sacrée


comme la coupe en or retrouvée près du chaudron de bronze, qui aurait touché ses lèvres. 
Ces objets étaient ainsi les témoins de son accession finale au pouvoir royal consacrée 
par une déesse de la souveraineté (à l’image de la jeune femme qui confère le pouvoir 
royal à Conn aux cent batailles dans Baile in Scáil). D’autres éléments féminins comme 
les pendentifs sur la corne ou les statuettes soutenant la banquette évoquent également 
l’incarnation de la souveraineté en la personne de cet individu singulier, qui régnait ainsi 
après sa mort avec l’approbation divine.

Quelle que soit la vraisemblance de son interprétation du rôle des récipients et 
ustensiles, de la nature des rituels de boisson et de l’utilisation de la grande corne, Verger 
a raison lorsqu’il souligne le caractère sacré du défunt de Hochdorf. Comme dans le 
mythe fondateur de Massalia où la déesse de la souveraineté servait une coupe à celui 
qu’elle désignait comme roi, il se peut que chaque coupe d’hydromel servie à cet homme 
durant sa vie ait été une reconstitution cérémonielle de son investiture, symbolisant la 
reconnaissance de son statut. Quelle que soit leur signification, il est admis que les cornes 
et les assiettes de cette tombe étaient les éléments d’un service de festin, toutefois le statut 
très particulier de ce défunt pourrait être reflété dans la présence de neuf objets.

Ce chiffre précis, été observé ailleurs, pourrait ainsi avoir une signification particulière. 
Un tumulus découvert à Kappel am Rhein, au nord de Freiburg (Baden Württemberg), a été 
fouillé en 1976 : on y a retrouvé une chambre funéraire en bois renfermant l’inhumation 
d’un homme accompagné d’un riche mobilier, l’ensemble datant du viie siècle avant J.-C. 
Si le corps n’avait pas été conservé, des objets intéressant furent découverts, notamment 
un char démantelé à quatre roues, un poignard de fer, deux lances de fer, et deux grands 
récipients de céramique. Un énorme seau en bronze, de plus d’un mètre de hauteur, 
fut trouvé dans un chaudron de bronze  : il contenait quatorze petits vases de bronze 
et les garnitures d’une grande corne à boire. Huit de ces vases étaient des petits seaux 
cylindriques à cordons presque identiques  : avec la corne à boire, ils constituaient 
peut-être une série notable de neuf objets (Fig. 7.5).365

Dans la tradition irlandaise, le chiffre neuf semble revêtir une importance particulière. 
La question du sens des chiffres a été étudiée par les frères Rees, qui ont souligné l’existence, 
dans la littérature ancienne d’Irlande, de nombreuses références à des « compagnies de 
neuf » comprenant parfois un chef et huit compagnons. Dans Fled Bricrenn (Le Festin de 
Bricriu), récit d’une compétition pour la « part du champion », Bricriu sur son chemin vers 
le festin, est protégé par huit bretteurs, et dans la Táin, le char de Medb est accompagné 
de huit autres chars.

Avant de partir défier Saint Patrice, Lóegaire, roi de Tara, donne l’ordre d’atteler 
neuf chars « selon la tradition des dieux » (Iunctis ergo nouem curribus secundum deorum 
traditionem).366 On trouve ce récit dans la vie du saint, rédigée par Muirchú au viie siècle, 
dans lequel Lóegaire est comparé, de manière peu flatteuse, à Nabuchodonosor de 
Babylone. Si cette confrontation avec Patrice n’est sans doute qu’une légende, la référence 
faite par Muirchú à une croyance païenne dans l’importance symbolique d’un groupe de 
neuf guerriers est très révélatrice.367

365	 R. Dehn et al., Das Hallstattzeitliche Fürstengrab im Hügel 3 von Kappel am Rhein in Baden (2005).
366	 A. & B. Rees, Celtic heritage (1961), p. 193.
367	 D. Howlett, Muirchú Moccu Macthéni’s « Vita Sancti Patricii » Life of Saint Patrick (2006), p. 73. Cet episode 

présente la légende associée à l’allumage du feu de Pâques par Patrice, remise en question par D.A. 
Binchy, « The fair of Tailtiu and the feast of Tara », Ériu 18 (1958), p. 130.



172 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

La littérature fournit d’autres références brèves à ce concept. Il est probable que le roi 
Conchobar et son aurige se trouvaient dans l’un des neufs chars attelés pour chasser les 
oiseaux dans le récit Compert Conculainn (La Conception de Cú Chulainn), et lorsque les 
auriges qui accompagnaient Lug dans l’épique bataille Cath Maige Tuired (La Deuxième 
bataille de Moytura) sont nommés, ils sont au nombre de huit.368 On trouve également ce 
scénario dans l’Iliade, lorsque Ménesthée et Hector, se rendent chacun au combat entourés 
de huit compagnons.369 On ignore si les huit statuettes féminines qui soutenaient le corps 
de la sépulture de Hochdorf renvoient à ce même symbolisme. Les preuves archéologiques 
indiquent néanmoins que cette configuration de « huit et un » n’est pas uniquement un 
concept littéraire, mais un élément ancien fondamental de l’idéologie des guerriers.

A quelques exceptions près, notamment dans les études de Stéphane Verger, l’idée 
que le personnage de Hochdorf était un roi sacré ne fait guère l’unanimité parmi les 
archéologues. A ce propos les analogies ethnographiques et les données indo-européennes 
ont été a peine examinées.370 Étant donnée cette réticence méthodologique des recherches 
archéologiques françaises et allemandes, il n’est guère surprenant que l’on ait attaché 
peu d’importance à la contribution de la tradition irlandaise ancienne dans ce débat. 

368	 E.A. Gray, Cath Maige Tuired (1982), p. 65.
369	 Iliad XIII : 689‑700 et 790‑802 ; H.W. Singor, « Nine against Troy », Mnemosyne 44 (1991), p. 43.
370	 M.K.H. Eggert, « Der Tote von Hochdorf », Archäologisches Korrespondenzblatt 29 (1999), p. 211‑22 ; U. Veit, 

« König und Hohepriester? », Archäologisches Korrespondenzblatt 30 (2000), p. 549‑68.

Fig. 7.5. Reconstitution illustrée d’une riche sépulture à Kappel-am-Rhein, qui consiste 
en une chambre contenant une inhumation accompagnée de mobilier funéraire 
incluant un char à quatre roues démantelé, une dague de fer, deux lances de fer et deux 
grandes urnes de céramique. On y voit également un chaudron de bronze sur lequel 
était posé un seau d’un mètre de haut, en position verticale, qui contenait (image de 
gauche) quatorze récipients en bronze et le revêtement d’une grande corne à boisson.



173La royauté sacrée


Reconnaissons cependant, comme nous l’avons mentionné, que ceci peut être dû au fait 
que ces données restent relativement inaccessibles dans les textes médiévaux.

Toute tentative de reconstitution des institutions sociales de peuples préhistoriques 
doit être considérée comme un exercice principalement spéculatif, toutefois le concept de 
royauté sacrée mérite d’être examiné dans le cadre de la discussion en cours sur le rang et 
le rôle de personnages exceptionnels tels que l’homme de Hochdorf.

Il a été question plus haut des difficultés que posent les questions du statut ou du 
genre dans la recherche en archéologie funéraire. Bien qu’un lien entre les armes et les 
sépultures masculines semble apparaître de façon récurrente, on constate souvent que le 
sexe du ou de la défunt.e n’est pas explicite à travers d’autres artefacts du mobilier comme 
par exemple les parures. Ces dernières années, on s’est intéressé davantage à la question 
du statut genré des individus dans diverses communautés, et la tendance désormais est à 
dissocier la question de la distinction binaire biologique entre hommes et femmes, de celle 
des différences de genre ancrées dans la culture : deux conceptions distinctes et variables 
selon les lieux et les époques.

La présence des parures ostensiblement féminines dans des sépultures masculines 
pose la question de la possible pratique d’un « travestissement rituel », ou de l’existence 
de chefs subvertissant les normes à l’Âge du Fer en Europe.371 Certains objets trouvés dans 
la tombe de Hochdorf pourraient être considérés comme plus appropriés aux sépultures 
féminines  : par exemple des plaques de ceinture ornées et des perles d’ambre sont des 
éléments fréquents dans les tombes de femmes.

Cependant, rappelons ici encore que la littérature ancienne d’Irlande nous indique 
d’autres possibilités d’interprétation. Plutôt qu’une référence au sexe du défunt, la présence 
d’éléments de parures féminines visait peut-être à exprimer la beauté idéale qu’on attribuait 
à un seigneur. De nombreux faits archéologiques attestent en effet de l’existence d’idéaux de 
beauté masculine chez les guerriers de l’Âge du Bronze, comme en témoignent par exemple 
les articles de toilette retrouvés dans certaines sépultures masculines.372

La tradition irlandaise se prêtant à une multiplicité de lectures, il convient de 
considérer avec prudence les thèses d’ambiguïté sexuelle dans une société masculine de 
guerriers. Il est vrai que le célèbre combat entre Cú Chulainn et Fer Diad dans la Táin 
inspire évidemment une lecture homoérotique, en partie fondée sur l’amour que porte 
de Cú Chulainn à son frère par adoption, et sur l’épisode de la violation brutale du corps 
de Fer Diad.373 Une coutume particulière, voulant qu’un homme embrasse ou suce le sein 
d’un autre homme en signe d’allégeance, est mentionnée dans la Confession de Saint 
Patrice et dans le récit Echtra Fergusa meic Léti (L’Aventure de Fergus mac Léti). Cette 
pratique a conduit certains historiens à supposer que, dans une communauté d’hommes, 
une réalité rituelle était créée dans laquelle le chef était symboliquement considéré une 
figure maternelle et les femmes étaient rendues obsolètes.374

Une autre relation nous intéresse également, celle du poète médiéval et de son mécène, 
qui a fait l’objet de lectures similaires. Lorsqu’un poète s’adressait au roi ou au seigneur 
par un discours lyrique, il plaçait souvent l’accent sur la beauté et le charme de son maître 

371	 Résumé par L. Hansen, Hochdorf VIII (2010), p. 97.
372	 P. Treherne, « The warrior’s beauty », Journal of European Archaeology 3 (1995), p. 124.
373	 S. Sheehan, « Fer Diad De-flowered : homoerotics and masculinity in Comrac Fir Diad », dans R. Ó hUiginn 

& B. Ó Catháin (dir.), Ulidia 2 (2009), p. 54‑65.
374	 J. Carey, « The encounter at the ford : warriors, water and women », Éigse 34 (2004), p. 23.



174 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

aux yeux des hommes, et sur son envie d’être à ses côtés. Máirín Ní Dhonnchadha a ainsi 
soutenu, de façon convaincante, que la fétichisation de la beauté d’un chef était un mode 
de rapprochement homosocial masculin. Cette fétichisation avait cependant une autre 
dimension : la beauté du roi et plus tard du seigneur, est une attente collective envers le 
souverain, censé être l’époux sans imperfection de la déesse de la souveraineté. Si le rituel 
du mariage sacré était une forme de légitimation fondée sur un symbolisme hétérosexuel, 
une autre forme de légitimation était associée au corps parfait du souverain, qui incarnait 
toutes les qualités réunies des hommes comme des femmes.375

Il convient d’ajouter que cette relation particulière entre poètes et mécènes ne fut pas 
seulement un phénomène médiéval, mais une norme très ancienne, comme l’a souligné 
Mac Cana :

Le panégyrique cérémoniel était un élément central de la relation entre le poète 
ou prêtre-poète et le mécène royal. Ce phénomène est fort évident dans les sources 
celtiques comme dans les traditions de l’Inde et d’autres pays indo-européens. Compte 
tenu des commentaires interprétatifs des spécialistes indo-européens actuels, on 
pourrait dire que le panégyrique cérémoniel était l’élément vital de la royauté sacrée 
dans l’antiquité.376

Les sépultures extravagantes comme celle d’Hochdorf offrent des pistes de recherche 
prometteuses sur les élites et rois sacrés, car des sépultures si riches et soigneusement 
excavées, sont particulièrement rares quelque soit l’époque. Si plusieurs exemples de 
tombes de statut exceptionnel et datant de la fin de l’Âge du Bronze ont été découverts 
(certains en Europe centrale ont été même décrits comme des sépultures royales), les 
pratiques d’incinération et une tendance à jeter les mobiliers sur un bûcher funéraire, 
sont d’importants obstacles à l’analyse.377

La sépulture de Deal
De manière générale, il est correct d’affirmer que les vestiges d’enterrements préhistoriques 
tardifs constituent un patrimoine relativement appauvri dans nombreuses régions 
d’Europe, y compris l’Irlande et la Grande-Bretagne. On ne saurait exclure toutefois la 
possibilité que certains objets aristocratiques véhiculant un symbolisme solaire comme la 
couronne Petrie ou le bouclier de Battersea ont pu relever d’un attirail royal. En ce sens, 
la couronne de bronze retrouvée sur le crâne d’un homme adulte à Mill Hill, non loin de 
Deal, dans le Kent, mérite un examen plus approfondi (Fig. 7.6).

Le récit Audacht Morainn (Le Témoignage de Morainn), fait mention du « mind suíthi », 
qui est un diadème ou une couronne de la sagesse. Selon Airne Fíngein (La Veillée de 
Fingein), parmi les merveilles qui marquent la naissance du roi Conn Cétchathach (Conn 
aux cent batailles) se trouve un casque, la « couronne de Bríon », caché dans un puits de 
l’Autre Monde, ainsi que le diadème de Laegaire mac Luchta (cf. chapitre 3). Ainsi le motif 

375	 M. Ní Dhonnchadha, « Courts and coteries I, 900‑1600 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day anthology 
of Irish writing, vol. 4 (2002), p. 296.

376	 P. Mac Cana, The cult of the sacred centre (2011), p. 327.
377	 M. Gimbutas, Bronze Age cultures (1965), p. 311 ; A.F. Harding, European societies in the Bronze Age (2000), 

p. 100, 169.



175La royauté sacrée


de la couronne ou du diadème se retrouve dans la mythologie, renvoyant à une forme 
particulière de coiffe liée au statut et à la sagesse.

Enterré avec son épée et son bouclier, l’homme de Mill Hill a naturellement été 
décrit comme un guerrier. Sa sépulture a été retrouvée tout près du sommet d’une crête 
surplombant la mer sur la périphérie de Deal.378 Il s’agissait d’une simple tombe à fosse 
contenant le squelette allongé d’un homme âgé de 30 à 35 ans, dont le bras gauche reposait 

378	 K. Parfitt, Iron Age burials from Mill Hill, Deal (1995).

Fig. 7.6. Crâne d’homme inhumé à Mill Hill, Deal, comté du Kent : le défunt a été enterré 
avec une épée de fer, un bouclier et une broche de bronze. Il était coiffé d’une couronne 
de bronze gravée d’un motif de vagues, encadrant un motif central de rosette ou de 
roue, un possible symbole solaire.



176 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

sur le pelvis. Son bouclier, dont il ne subsiste que des appliques de bronze et une plaque 
décorée sur l’umbo, était posé sur le côté gauche de son corps. Une épée de fer logée dans 
un fourreau de bronze décoré, reposait sur son bras gauche, et il est intéressant de noter 
que le fourreau était positionné à l’envers, la face décorée vers la terre. À proximité, un 
anneau de suspension en bronze décoré était également déposé face contre terre. Une 
fibule de bronze décorée (qui autrefois était peut-être attachée à une cape) fut trouvée sur 
le tibia de la jambe gauche.

Une couronne était posée sur le crâne du défunt. Elle se composait d’une bande de bronze 
décorée portée autour de la tête et d’une bande sans ornements qui couvrait le sommet du 
crâne. La décoration gravée sur la bande représente des ondes symétriques encadrant un 
motif de rosette ou de roue qui pourrait être considéré comme un symbole solaire.

Il est particulièrement intéressant de noter que les divers objets découverts dans 
cette sépulture semblent posséder des histoires disparates. En effet, il fut observé que 
la couronne montrait des signes d’usure tandis que l’épée ne rentrait pas parfaitement 
dans son fourreau. Ces détails pourraient signifier que ces objets n’étaient pas les effets 
personnels du défunt mais une collection artificielle, constituée pour donner une image de 
guerrier à une personne dont importance s’illustrait dans un autre domaine.379

La sépulture était située à 40 mètres environ au nord-ouest d’un grand tumulus de 
l’Âge du Bronze qui constituait sans doute autrefois un monument particulièrement 
proéminent. Ce tumulus devint le point central d’au moins deux cimetières à l’Âge du 
Fer, et plus tard d’une vaste série de sépultures anglo-saxonnes. À l’Âge du Fer, la plupart 
des sépultures consistaient en des inhumations allongées dans de simples fosses, sans 
mobilier funéraire. Des objets furent retrouvés dans quelques sépultures seulement, 
notamment des fibules datées entre le milieu du iie siècle et le milieu du ier siècle avant 
J.-C. Le plus grand cimetière, au sud-ouest, contenait également le squelette complet d’une 
jument âgée de 6 à 7 ans. Les vestiges d’un jeune homme retrouvés dans une fosse toute 
proche ont conduit les chercheurs à supposer qu’il s’agissait de la tombe d’un cavalier et 
de son cheval. Cette sépulture se situe à environ 50 mètres au sud de la tombe de l’homme 
couronné, ce qui pourrait indiquer un lien entre ces figures.

Les fouilles menèrent également à la découverte insolite d’un sanctuaire souterrain à 
30 mètres au sud-est du tumulus. Il s’agit d’une grande fosse de 2,5 mètres de profondeur 
creusée dans la craie, qui donnait accès à une chambre souterraine. Les poteries romaines 
qui y ont été découvertes indiquent que la chambre fut probablement remplie au cours 
du iie siècle après J.-C. Une petite sculpture en craie fut trouvée dans le remblai : elle était 
peut-être logée dans une niche des murs au nord-ouest de la chambre. Cette statuette 
représente un corps rectangulaire, sans membres. La tête, portée par un cou fin, arbore 
un visage stylisé aux yeux stylisés, au nez angulaire, avec une bouche simplement incisée, 
selon un style commun à de nombreuses sculptures de l’Âge du Fer dans diverses régions 
du monde celtique.380

La relative simplicité des sépultures de ces cimetières met en évidence, par contraste, 
le caractère et le statut exceptionnel de la tombe de l’homme couronné. Celle-ci fut 
décrite, en raison de la variété et de la qualité de ses objets décorés, comme la plus 

379	 D. Garrow & C. Gosden, Technologies of enchantment? (2012), p. 226.
380	 K. Parfitt, « The Deal man », Current Archaeology 101 (1986), p. 166‑8 ; K. Parfitt & M. Green, « A chalk 

figurine from Upper Deal, Kent », Britannia 18 (1987), p. 295‑8.



177La royauté sacrée


importante collection d’artefacts de métaux découverte dans un tombeau de l’Âge du 
Fer en Grande-Bretagne.381 En fait, le complexe entier, avec sa longue chronologie et les 
éléments exceptionnels qu’il renferme avec l’inhumé couronné, la sépulture du cheval et 
le sanctuaire souterrain, nous invite à supposer que cette région de la côte du Kent était 
revêtait une importance particulière, et que ses souverains étaient sans doute des figures 
tout aussi remarquables.

Il se peut qu’on ne puisse jamais étayer l’hypothèse que les figures de Hochdorf et de 
Mill Hill étaient des rois revêtant une dimension sacrée. La corrélation entre les mobiliers 
funéraires ou le type de tombe et le statut des défunts étant souvent problématique, 
on ne saurait tenter de déterminer leur statut que dans un cadre très général. Les 
données funéraires ne constituent le plus souvent qu’un guide trop approximatif pour 
la reconstitution d’une hiérarchie sociale à l’époque préhistorique. De même, les preuves 
archéologiques ne suffisent pas à renseigner précisément l’étude des habitats. La question 
de l’absence de notions clairement établies informant la hiérarchie des habitats est 
également au cœur d’un débat sur la nature stratifiée des sociétés de l’Âge du Fer, par 
exemple, et a encouragé la recherche d’autres modèles sociaux.382

Cependant, si l’on admet que l’institution de la royauté sacrée est une possibilité 
interprétative, il est envisageable de chercher de nouvelles approches. En effet le pouvoir 
et le statut social ne se traduisent pas systématiquement par des preuves matérielles de 
richesse, des signes ostentatoires de prestige, ou des monuments, et peuvent trouver des 
formes d’expression symboliques complexes. L’imagerie équine associée à l’institution 
indo-européenne de la royauté sacrée, dont on trouve de nombreuses preuves dans le 
patrimoine littéraire et archéologique irlandais, ainsi que les enterrements de chevaux, 
pourraient dans cette optique avoir une signification particulière. Le moment est peut-être 
venu de considérer sous un nouvel angle la fonction du grand cheval blanc d’Uffington, 
creusé dans la roche crayeuse des collines de Berkshire Downs (cf. chapitre 6).

L’étude des sépultures fastueuses, de l’imagerie solaire et des artefacts de métaux 
précieux offre des perspectives de recherche prometteuses. En revanche, les références 
aux juments blanches et aux rites équins restent élusives. En Écosse, malgré la suggestion 
intéressante de Sterckx évoquée précédemment, la légende de la construction du château 
médiéval du Thane de Cawdor, dont le site est choisi par un âne (chapitre 5) est fort 
dissociée dans les esprits de la tradition des étalons sauvages des rites royaux védiques.

L’Écosse nous offre d’autres pistes de recherche fascinantes. L’étude de l’archéologie 
de Tara, en Irlande, a infiniment élargi notre compréhension de ce site royal majeur et de 
son paysage. Le terme de « site royal » est certes réducteur dans ce contexte, de paysages 
aux pedigrees très anciens, comme l’a souligné Conor Newman :

À l’époque protohistorique, sinon avant, Tara fut considéré comme un paysage sacré 
associé à la hiérogamie et l’investiture des rois sacrés. Cette conception influença la 
royauté de Tara durant de nombreuses générations, véhiculant un héritage qui reste 
encore visible dans le paysage environnant. Les paysages sacrés, perçus à travers le 

381	 I.M. Stead, « The metalwork », dans K. Parfitt, Iron Age burials from Mill Hill, Deal (1995), p. 88.
382	 T. Moore & X-L. Armada, « Crossing the divide », dans T. Moore & X-L. Armada (dir.), Atlantic Europe in the 

first millennium BC (2011), p. 46 ; J.D. Hill, « How did British Middle and Late Pre-Roman Iron Age societies 
work (if they did)? », dans T. Moore & X-L. Armada (dir.), Atlantic Europe (2011), p. 242‑63.



178 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

prisme d’un symbolisme cosmogonique, étaient effectivement créés par le pouvoir 
du mythe et de la religion. Leur importance cosmique, forgée par le biais du rituel, 
se reflète dans la construction de sanctuaires, de temples et de bâtiments, dans 
l’érection de stèles et de tumulus, dans la création des cimetières, dans l’attribution 
de toponymes, et sous tant d’autres expressions … .383

L’étude des paysages de sites royaux écossais tels que Dunadd et Forteviot fournit des 
résultats impressionnants. Les recherches menées dans les environs de Forteviot 
notamment révèlent un exceptionnel paysage de cérémonies, du Néolithique à l’Âge du 
Bronze. Stephen Driscoll avait sans nul doute raison d’affirmer que l’emplacement des 
structures des premiers temps médiévaux était influencé par la géographique établie par 
les monuments préexistants du paysage.384

Bradley, lorsqu’il soutenait, dans ses «  Rhind Lectures  » en 1992, que Dunadd était 
un site d’une importance cruciale aux temps préhistoriques comme médiévaux, était 
fort conscient du fait qu’on n’a trouvé dans cette imposante forteresse royale presque 
aucun signe archéologique d’activité préhistorique. Il fit cependant valoir l’idée que ce 
monument majeur, comme tant d’autres, fut contemplé par des générations successives 
qui le percevaient selon leurs propres valeurs. Comme il l’a très justement souligné, ceci 
s’applique également à l’archéologie de la Vallée de la Boyne.385

Un grand nombre des monuments préhistoriques présents en concentration 
exceptionnelle dans la Vallée de Kilmartin, au nord de Dunadd, ont ainsi pu être toujours 
identifiables au premier millénaire après J.C. Stephen Driscoll s’est penché sur le 
phénomène de l’emplacement de sites royaux à proximité de monuments préhistoriques 
importants. Il développa l’idée selon laquelle les qualités mythologiques de ces monuments 
en faisaient des sources d’attrait pour le pouvoir, conférant une légitimité surnaturelle 
aux nouvelles entités politiques.

Comme l’ont fait observer Bradley et Driscoll, les données irlandaises sont à caractère 
historique et archéologique, et sont donc informatives. Tout comme les rois des Uí Néill 
à Tara, qui considéraient certains des monuments de la vallée comme des hommages 
commémoratifs à leurs ancêtres mythiques, les rois de Dunadd étaient peut-être conscients 
des caractéristiques mythiques des cairns de la Vallée de Kilmartin. Comme Tara, Kirmartin 
était un paysage sacré, remontant au moins au VIe millénaire avant notre ère.386

Les cairns du cimetière linéaire de Kilmartin, par exemple, avaient sans doute une 
histoire fascinante à raconter à ceux qui longeaient la berge ouest de la rivière de Kilmartin 
Burn. Au centre du cimetière, le grand cairn à chambre de Nether Largie n’est aujourd’hui 
que l’ombre de lui-même ; à l’origine, il mesurait près de 40 mètres de diamètre, soit plus 
de deux fois l’envergure du Tumulus des Otages à Tara. Dunadd fut choisi comme le lieu 
d’investiture des souverains du royaume de Dál Riata. Il présentait d’autres avantages, 
comme l’a souligné Ewan Campbell : c’était un lieu élevé dominant la vallée et offrant une 

383	 C. Newman, « The sacral landscape of Tara », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship 
(2011), p. 22.

384	 G. Noble & K. Brophy, « Ritual and remembrance at a prehistoric ceremonial complex in central Scotland », 
Antiquity 85 (2011), p. 787‑804 ; S.T. Driscoll, « Picts and prehistory », World Archaeology 30 (1998), p. 152.

385	 R. Bradley, Altering the earth (1993), p. 91, 119.
386	 A. Sheridan, «  Contextualizing Kilmartin  », dans A.M. Jones et al., Image, memory and monumentality 

(2012), p. 163‑83.



179La royauté sacrée


vue imprenable, comme beaucoup d’autres sites royaux, et il est possible que la colline 
fut considérée un cairn géant à l’image des cairns plus petits des environs.387 Ajoutons 
à cela, enfin, qu’un grand nombre des mythes de souveraineté et de royauté que nous 
avons évoqué dans cet ouvrage animait sans doute les vies de ses occupants à l’époque 
médiévale.

387	 E. Campbell, « Royal inauguration in Dál Riata and the Stone of Destiny » in R. Welander et al. (dir.), The 
Stone of Destiny (2003), p. 54.





181Épilogue


Épilogue

Pour des archéologues inaccoutumés à l’étude de monuments et paysages tels que Tara, 
patrimoine dont l’histoire est complexe et foisonnante de mythologie, l’argument selon 
lequel l’institution de la royauté sacrée devrait être prise en compte dans tout débat sur 
la nature des différentes structures socio-politiques d’Europe préhistorique, apparaît sans 
doute comme un véritable défi. À l’heure actuelle, certes, les preuves archéologiques d’une 
royauté sacrée peuvent paraître aussi élusives que certaines images solaires. Cependant, 
cet argument s’est fondé sur la place prépondérante, indéniable, de l’institution de la 
royauté sacrée dans la tradition de l’Irlande ancienne, et sur le présupposé que les peuples 
indo-européens ont tous, à une époque ou une autre, été des entités tribales gouvernées 
par ce modèle. Il est certes difficile de déterminer quand et où ce fut le cas, mais on en 
trouve néanmoins quelques indices dans des données protohistoriques fournies par 
certains métaux précieux ou par des sépultures masculines au mobilier funéraire d’une 
exceptionnelle richesse.

Symbolisme solaire, rituels équins, rites de boisson, et toutes formes d’indices 
d’une préoccupation pour l’Autre Monde sont sans doute également des éléments de 
preuve pertinents. Les similitudes culturelles relevées entre l’Irlande et l’Inde védique, 
deux pays aux extrémités opposées du monde indo-européen, ont certes été remises en 
question. Il reste cependant que les données cumulées relatives aux caractéristiques 
indo-européennes, qui semblent n’avoir guère été conservées ailleurs dans le monde 
occidental que dans la tradition irlandaise, sont frappantes. On y trouve un patrimoine 
culturel commun, notamment les sacrifices de chevaux, le concept de « vérité du prince » 
(semblable à « l’Acte de Vérité » védique), ou encore celui de « péché unique du roi », thème 
indo-européen dont on rencontre un exemple irlandais.388

Le lien, en particulier, entre la royauté et les rites équins, apparaît prépondérant  : 
l’imagerie équine pourrait ainsi être un indice particulièrement révélateur dans la 
recherche de traces de l’institution de la royauté sacrée. Il est possible, par exemple, que 
les représentations de chevaux à têtes humaines soient des allusions à des invocations de 
nature équine qui marquaient un moment puissant lors des rituels royaux.

388	 D’autres thèmes pourraient être ajoutés à cette liste, notamment ceux de la générosité sans bornes 
(potlatch) ou des vaisseaux magiques (notamment les chaudrons) : S. Zimmer, « Indo-Celtic connections », 
Journal of Indo-European Studies 29 (2001), p. 379‑405.



182 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Les éléments de preuves font également référence à une potentielle tradition ayant 
des racines indo-européennes, celle du mariage sacré du futur roi à des déesses dont le 
nom était associé à une boisson sacramentelle. Comme nous l’avons mentionné dans 
les précédents chapitres, il a pu s’agir d’un rite répandu dans l’Europe préhistorique. 
L’autorité d’un roi se trouvait affirmée par l’offrande d’une boisson par une femme de statut 
particulier. Le service de la boisson était considéré comme un don spécial que possédait la 
déesse de la souveraineté, venue de l’Autre Monde. Cette médiatrice avait ainsi le pouvoir 
de valider mystiquement l’autorité d’un roi. La présence de paires de coupes à boisson 
dans certaines riches sépultures féminines pourrait ainsi indiquer, dans cette optique, 
que les femmes qui y était inhumées ont pu jadis tenir ce rôle : sans pour autant être ni 
déesses ni reines, ces femmes jouaient un rôle important, qui était commémoré dans leur 
tombeau. Ces figures de souveraineté étaient également des personnifications féminines 
de la terre : ceci nous rappelle que certaines particularités topographiques et éléments du 
paysage pouvaient être perçus comme les entités animées. Ces lieux influaient sans doute 
sur les pratiques culturelles et les croyances : un phénomène qui était loin de se limiter 
à l’Irlande. Si elles furent vénérées, ces figures de souveraineté firent probablement, du 
moins, l’objet d’offrandes votives.

Parmi les autres thèmes de dimension indo-européenne, soulignons également des 
similitudes étroites entre le mythe de la rivière Boyne et la mythologie indo-iranienne, 
ou encore les associations évidentes entre la royauté et l’imagerie solaire. D’autre part, 
certains objets de valeur retrouvés, notamment des récipients de bronze ou des boucliers 
ornés de symboles solaires, ont pu appartenir à l’attirail royal.

Il est indéniable que les preuves archéologiques d’une imagerie solaire complexe se 
présentent comme datant de périodes et de régions variées de l’Europe préhistorique. Or 
cette omniprésence et cette rémanence de l’imagerie voyage céleste du soleil prouvent 
bien la persistance d’une croyance cosmologique qui s’est manifestée pendant près de 
deux mille ans. Certaines de ces images semblent en effet représenter le voyage nocturne 
du soleil, d’ouest en est, à travers un monde souterrain et jusqu’à sa renaissance : est sans 
doute représenté un thème métaphysique majeur qui occupait les esprits prémodernes. 
La renaissance du soleil à des moments propices de son circuit annuel était ainsi célébrée 
par des cérémonies à l’époque de Newgrange, il y a cinq millénaires. L’histoire de la 
Boyne et de Newgrange est en cela d’autant plus fascinante que nous y découvrons une 
certaine concordance entre archéologie et mythologie. Ces angles d’étude fournissent des 
références complémentaires au rôle de la rivière Boyne  : on comprend ainsi comment 
cette source mythique de sagesse ésotérique inspira la création du monument et les rituels 
solaires qui y furent pratiqués. 

Les créatures surnaturelles qui sortirent de la grotte d’Oweynagat, à Rathcroghan, 
pour semer le chaos sur les terres avoisinantes, et l’image d’un pays sinistré créé autour 
de Navan par les oiseaux de l’Autre Monde, sont autant de thèmes mythiques reflétant 
les conséquences désastreuses de l’incapacité d’un roi à maintenir l’équilibre cosmique. 
Exemple semblable, l’effondrement de l’un des Claoinfhearta, tertres funéraires situés sur 
la pente escarpée occidentale de la colline de Tara, témoigne de l’échec catastrophique 
d’un roi sacré à maintenir l’ordre et la justice, entraînant métaphoriquement sa chute et 
celle de son peuple. Le pouvoir et l’influence de l’Autre Monde furent omniprésents, pour 
le meilleur et pour le pire : cette proximité inébranlable du surnaturel dans le quotidien 
n’était pas, d’ailleurs, un phénomène seulement cantonné à l’Irlande.



183Épilogue


Le corpus de preuves archéologiques est suffisant pour étayer cette préoccupation 
majeure de l’esprit préhistorique pour l’Autre Monde, préoccupation qui n’est ni si obscure 
et insaisissable qu’elle ne le paraît. De nombreuses pratiques culturelles centrées sur 
le monde souterrain à des périodes variées et dans plusieurs régions ont été identifiées 
par l’archéologie, non seulement en Irlande et en Grande-Bretagne, mais sur une vaste 
étendue du continent nord et ouest européen. Fosses, cavités, puits, dépôts sous terre ou 
en milieux humides, sont autant de témoignages de tentatives répétées de communication 
avec ces puissances chthoniennes qui s’immisçaient dans les affaires humaines. Les 
tombeaux constituaient certainement des portes d’accès à cet Autre Monde, comme en 
témoignent les multiples allusions qu’on y trouve, non seulement à travers les épées 
retournées, les chaussures placées à l’envers, ou les poteries renversées, mais également 
dans l’architecture sépulcrale. L’Autre Monde figurait également dans les croyances indo-
européennes, en tant que concept ambivalent, prenant des formes diverses. Dans l’Irlande 
ancienne, il était perçu comme un pays où régnait la paix et la prospérité, mais aussi 
comme le lieu de résidence des forces malveillantes, un pays des morts, qui était un miroir 
inversé du monde des hommes. On y trouvait, en hiver, l’ail sauvage, la primevère et le 
bouton d’or, ces « fruits de l’été ».

Mais l’Autre Monde était avant tout la source du pouvoir de la royauté sacrée, laquelle 
était consacrée par le mariage sacré. Par la force du mythe, ce monde occulte était 
inextricablement lié à la symbolique solaire et à la royauté sacrée, comme les oiseaux 
magiques étaient liés entre eux par leur chaînes : ceci nous ramène aux questionnements 
de départ, tout comme s’achève le circuit diurne et nocturne du soleil, qui n’a sans doute 
cessé d’inspirer les interrogations de l’Europe ancienne.





185Bibliographie


Bibliographie

Aguirre, M., « The riddle of sovereignty », The Modern Language Review 88 (1993), 
p. 273‑82.

Aitchison, N.B., « The Ulster Cycle : heroic image and historical reality », Journal of 
Medieval History 13 (1987), p. 87‑116.

– Armagh and the royal centres in early medieval Ireland : monuments, cosmology and the 
past (Woodbridge, 1994).

Alexinsky, G., « Slavonic Mythology », dans R. Aldington & D. Ames, New Larousse ency-
clopedia of mythology (London, 1968), p. 281‑98.

Allen, D.F., « Temples or shrines on Gaulish coins », The Antiquaries Journal 53 (1973), 
p. 71‑4.

Aner, E. & K. Kersten, Die Funde der älteren Bronzezeit des nordischen Kreises in 
Dänemark, Schleswig-Holstein und Niedersachsen 2 (Copenhagen, 1976).

Armit, I., Towers in the north. The brochs of Scotland (Stroud, 2003).
	 – « Janus in furs? Opposed human heads in the art of the European Iron Age », dans 

G. Cooney et al. (dir.), Relics of old decency : archaeological studies in later prehistory. 
Festschrift for Barry Raftery (Dublin, 2009), p. 279‑286.

	 – Headhunting and the body in Iron Age Europe (Cambridge, 2012).
	 – & P. Grant, « Gesture politics and the art of ambiguity : the Iron Age statue from 

Hirschlanden », Antiquity 82 (2008), p. 409‑22.
Arthurs, J.B., « Macha and Armagh », Bulletin of the Ulster Place-name Society 1 (1953), 

p. 25‑9 (réimprimé dans Ainm 7 (1996‑7), p. 152‑7).
Auboyer, J., « Le caractère royal et divin du trône dans l’Inde ancienne », dans La regalità 

sacra. The sacral kingship. Contributions to the central theme of the VIIIth Internation-
al Congress for the History of Religions (Rome, April 1955) (Leiden, 1959), p. 181‑88.

Belier, W.W., Decayed gods. Origin and development of Georges Dumézil’s « idéologie 
tripartie » (Leiden, 1991).

Bender, B., « The politics of the past : Emain Macha (Navan), Northern Ireland », dans R. 
Layton, P.G. Stone & J. Thomas (dir.), Destruction and conservation of cultural property 
(London, 2001), p. 199‑211.

Bendrey, R., N. Thorpe, A. Outram & L.H. van Wijngaarden-Bakker, « The origins of 
domestic horses in northwest Europe : new direct dates on the horses of Newgrange, 
Ireland », Proceedings of the Prehistoric Society 79 (2013), p. 1‑13.



186 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Bennike, P., Palaeopathology of Danish skeletons : a comparative study of demography, 
disease, and injury (Copenhagen, 1985).

Bergh, S., Landscape of the monuments. A study of the passage tombs in the Cúil Irra 
region, Co. Sligo, Ireland (Stockholm, 1995).

	 – « Design as message. Role and symbolism of Irish passage tombs », dans A. 
Rodríguez Casal (dir.), O Neolítico Atlántico e as orixes do megalitismo, Actas do 
Coloquio Internacional (Santiago de Compostela, 1‑6 de Abril de 1996) (Santiago de 
Compostela, 1997), p. 141‑50.

Bergin, O. & R.I. Best (dir.), « Tochmarc Étaíne », Ériu 12 (1938), p. 137‑96.
Berrocal-Rangel, L. « Defences or defenders? New interpretations on upright stone bands 

in late European prehistory », dans A. Ballmer, M. Fernández-Götz & D.P. Mielke (dir.), 
Understanding ancient fortifications between regionality and connectivity (Oxford, 
2018), p. 157‑69.

Bhreathnach, E., Tara. A select bibliography (Dublin, 1995).
	 – « Observations on the occurrence of dog and horse bones at Tara », Discovery 

Programme Reports 6 (2002), p. 117‑22.
	 – (dir.), The kingship and landscape of Tara (Dublin, 2005).
	 – « Transforming kingship and cult : the provincial ceremonial capitals in early 

medieval Ireland », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (Dublin, 
2011), p. 126‑48.

Bhreathnach, M., « The sovereignty goddess as goddess of death? », Zeitschrift für 
celtische Philologie 39 (1982), p. 243‑60.

Biel, J., « Ein Fürstengrabhügel der späten Hallstattzeit bei Eberdingen-Hochdorf, Kr. 
Ludwigsburg, Baden-Württemberg », Germania 60 (1982), p. 61‑104.

Binchy, D.A., « The fair of Tailtiu and the feast of Tara », Ériu 18 (1958), p. 113‑38.
	 – Celtic and Anglo-Saxon kingship. The O’Donnell lectures for 1967‑8 (Oxford, 1970).
Borsje, J., « Druids, deer and ‘Words of Power’ : coming to terms with evil in medieval 

Ireland », dans K. Ritari & A. Bergholm (dir.), Approaches to religion and mythology in 
Celtic studies (Cambridge, 2008), p. 122‑49.

	 – « Supernatural threats to kings : exploration of a motif in the Ulster Cycle and in 
other medieval Irish tales », dans R. Ó hUiginn & B. Ó Catháin (dir.), Ulidia 2. Pro-
ceedings of the Second International Conference on the Ulster Cycle of Tales, National 
University of Ireland Maynooth 24‑27 June 2005 (Maynooth, 2009), p. 173‑94.

	 – The Celtic evil eye and related mythological motifs in medieval Ireland (Louvain, 
2012).

Bourgès, A.Y., « Melor », dans J.T. Koch (dir.), Celtic culture. A historical encyclopedia, vol. 4 
(Santa Barbara, 2006), p. 1288‑9.

Bourke, A., S. Kilfeather, M. Luddy, M. Mac Curtain, G. Meaney, M. Ní Dhonnchadha, M. 
O’Dowd & C. Wills (dir.), The Field Day anthology of Irish writing, vol. 4, Irish women’s 
writing and traditions (Cork, 2002).

Bowman, S. & S. Needham, The Dunaverney and Little Thetford flesh-hooks : history, 
technology and their position within the later Bronze Age Atlantic Zone feasting 
complex, The Antiquaries Journal 87 (2007), p. 53‑108.

Bradley, R., The passage of arms. An archaeological analysis of prehistoric hoards and 
votive deposits (Cambridge, 1990).



187Bibliographie


	 – Altering the earth. The origins of monuments in Britain and Continental Europe. The 
Rhind Lectures 1991‑92 (Edinburgh, 1993).

	 – « Death by water : boats and footprints in the rock art of western Sweden », Oxford 
Journal of Archaeology 16 (1997), p. 315‑24.

	 – Rock art and the prehistory of Atlantic Europe. Signing the land (London, 1997).
	 – An archaeology of natural places (London, 2000).
	 – The past in prehistoric societies (London, 2002).
	 – « Stuart Piggott, Ancient Europe and the prehistory of northern Britain », dans I.A.G. 

Shepherd & G.J. Barclay (dir.), Scotland in ancient Europe. The Neolithic and early 
Bronze Age of Scotland in their European context (Edinburgh, 2004), p. 3‑11.

Brash, R.R., The ogam inscribed monuments of the Gaedhil in the British Islands (London, 
1879).

Brothwell, D. & A.T. Sandison, Diseases in antiquity. A survey of the diseases, injuries and 
surgery of early populations (Springfield, 1967).

Bruneau, P., « L’impair de chaussures », dans P. L. de Bellefonds (dir.), Agathos Daimon. 
Mythes et cultes. Études d’iconographie en l’honneur de Lilly Kahil (Athens, 2000), 
p. 63‑72.

Buckley, V.M. and P.D. Sweetman, Archaeological survey of County Louth (Dublin, 1991).
Burenhult, G., The archaeological excavation at Carrowmore, Co. Sligo, Ireland. Excavation 

seasons 1977‑1979 (Stockholm, 1980).
Byrne, F.J., « Clann Ollaman Uaisle Emna », Studia Hibernica 4 (1964), p. 54‑94.
	 – « Historical note on Cnogba (Knowth) », Proceedings of the Royal Irish Academy 66C 

(1968), p. 383‑400.
	 – Irish kings and high-kings (London, 1973).
Byrne, M.E. & M. Dillon, « Táin Bó Fraich », Études celtiques 2 (1937), p. 1‑27.
Cahill, M. & M. Sikora (dir.), Breaking ground, finding graves, vol. 1 (Dublin, 2011).
Campbell, E., « Royal inauguration in Dál Riata and the Stone of Destiny », dans R. 

Welander, D.J. Breeze & T.O. Clancy (dir.), The Stone of Destiny. Artefact and icon 
(Edinburgh, 2003), p. 42‑59.

Campbell, J.F.V., The Book of the Thanes of Cawdor. A series of papers selected from the 
charter room at Cawdor 1236‑1742 (Edinburgh, 1859).

Card, N. & J. Downes, « Mine Howe – the significance of space and place in the Iron Age », 
dans J. Downes & A. Ritchie (dir.), Sea change (Balgavies, 2003), p. 11‑19.

Carew, M., Tara and the Ark of the Covenant. A search for the Ark of the Covenant by Brit-
ish-Israelites on the Hill of Tara (1899‑1902) (Dublin, 2003).

Carey, J., « The location of the Otherworld in Irish tradition », Éigse 19 (1982), p. 36‑43.
	 – « Notes on the Irish war-goddess », Éigse 19 (1983), p. 263‑75.
	 – « Origin and development of the Cesair legend », Éigse 22 (1987), p. 37‑48.
	 – « Myth and mythography in Cath Maige Tuired », Studia Celtica 24‑5 (1990), p. 53‑69.
	 – « The two laws in Dubthach’s Judgement », Cambridge Medieval Celtic Studies 19 

(1990), p. 1‑18.
	 – « Time, memory and the Boyne necropolis », Proceedings of the Harvard Celtic Collo-

quium 10 (1990), p. 24‑36.
	 – « The sun’s night journey : a Pharaonic image in Medieval Ireland », Journal of the 

Warburg and Courtauld Institutes 57 (1994), p. 14‑34.
	 – « Ferp Cluche », Ériu 50 (1999), p. 165‑8.



188 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

	 – « The encounter at the ford : warriors, water and women », Éigse 34 (2004), p. 10‑24.
	 – « An Old Irish poem about Mug Ruith », Journal of the Cork Historical and Archaeo-

logical Society 110 (2005), p. 113‑34.
	 – « Tara and the supernatural », dans E. Bhreathnach (dir.), The kingship and 

landscape of Tara (Dublin, 2005), p. 32‑48.
	 – « Bresal/Bressual Beolïach », dans J.T. Koch (dir.), Celtic culture. A historical encyclo-

pedia, vol. 1 (Santa Barbara, 2006), p. 246‑7.
	 – « Donn, Amairgen, Íth and the prehistory of Irish pseudohistory », The Journal of 

Indo-European Studies 38 (2010), p. 319‑41.
Carney, J., « Language and literature to 1169 », dans D. Ó Cróinín (dir.), A new history of 

Ireland, prehistoric and early Ireland, vol. 1 (Oxford, 2005), p. 451‑510.
Carson, R.A.G. and C. O’Kelly, « A catalogue of the Roman coins from Newgrange, Co. 

Meath, and notes on the coins and related finds », Proceedings of the Royal Irish 
Academy 77C (1977), p. 35‑55.

Chapman, M., The Celts. The construction of a myth (Basingstoke, 1992).
Charles-Edwards, T.M., « Irish warfare before 1100 », dans T. Bartlett & K. Jeffery (dir.), A 

military history of Ireland (Cambridge, 1996), p. 26‑51.
Chaume, B. & W. Reinhard, « Les dépôts de l’enclos cultuel hallstattien de Vix ‘les 

Herbues’ et la question des enceintes quadrangulaires », Bulletin de la Société préhis-
torique française 104 (2007), p. 342‑67.

Clarke, G., Archaeology and society. Reconstructing the prehistoric past (London, 1960).
Clinton, M., The souterrains of Ireland (Dublin, 2001).
Coe, P.P., « Belisama », dans J.T. Koch (dir.), Celtic culture. A historical encyclopedia, vol. 1 

(Santa Barbara, 2006), 201.
Coles, J., « And on they went … processions in Scandinavian Bronze Age rock carvings », 

Acta Archaeologica 74 (2003), p. 211‑50.
	 – & A.F. Harding, The Bronze Age in Europe (London, 1979).
Collis, J., The Celts : origins, myths and inventions (Stroud, 2003).
Coomaraswamy, A.K., « On the loathly bride », Speculum 20 (1945), p. 391‑404.
Cooney, G., K. Becker, J. Coles, M. Ryan & S. Sievers (dir.), Relics of old decency : archaeo-

logical studies in later prehistory. Festschrift for Barry Raftery (Dublin, 2009).
Corcoran, M. & G. Sevastopulo, « The origin of the greywacke orthostats and kerbstones 

at Newgrange and Knowth, Brú na Bóinne », Heritage Council March 2008 Seminar, 
https://www.yumpu.com/en/document/view/22251473

Corns. A., J. Fenwick & R. Shaw, « More than meets the eye … the Discovery Programme’s 
high resolution LiDAR survey of Tara », Archaeology Ireland 22 : 3 (2008), p. 34‑8.

Cowan, E.J., « The historical MacBeth », dans W.D.H. Sellar (dir.), Moray : province and 
people (Edinburgh, 1993), p. 117‑41.

Creighton, J., « Visions of power : imagery and symbols in late Iron Age Britain », 
Britannia 26 (1995), p. 285‑301.

	 – Coins and power in late Iron Age Britain (Cambridge, 2000).
	 – « Gold, ritual and kingship », dans C. Haselgrove & D. Wigg-Wolf (dir.), Iron Age 

coinage and ritual practices (Mainz, 2005), p. 69‑84.
Cross, T.P. & A.C.L. Brown, « Fingen’s Night-watch. Airne Fingein », Romanic Review 9 

(1918), p. 29‑47.
	 – & C.H. Slover, Ancient Irish tales (London, 1935).



189Bibliographie


Crowell, A.L. and W.K. Howell, « Time, oral tradition, and archaeology at Xakwnoowú, a 
Little Ice Age fort in southeastern Alaska », American Antiquity 78 (2013), p. 3‑23.

Cunliffe, B, Danebury. An Iron Age hillfort in Hampshire, vol. 1 : the excavations, 1969‑1978 
(London, 1984).

	 – « Pits, preconceptions and propitiation in the British Iron Age », Oxford Journal of 
Archaeology 11 (1992), p. 69‑83.

	 – Danebury. An Iron Age hillfort in Hampshire, vol. 6. A hillfort community in perspec-
tive (York, 1995).

Davidson, H.E. & P. Fisher, Saxo Grammaticus. The History of the Danes Books I-IX (Wood-
bridge, 1996).

Deane, M., « Dangerous liaisons », Proceedings of the Harvard Celtic Colloquium 23 (2003), 
p. 52‑79.

	 – « Compert Conculainn : possible antecedents? », dans J.E. Rekdal & A. Ó Corráin 
(dir.), Proceedings of the Eighth Symposium of Societas Celtologica Nordica. Studia 
Celtica Upsaliensia 7 (2007), p. 61‑85.

	 – « Kingship : a valedictory for the sacred marriage », dans R. Ó hUiginn & B. Ó 
Catháin (dir.), Ulidia 2 (Maynooth, 2009), p. 326‑42.

	 – « From sacred marriage to clientship : a mythical account of the establishment of 
kingship as an institution », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship 
(Dublin, 2011), p. 1‑21.

de Blácam, A., Gaelic literature surveyed (Dublin, 1929).
Dehn, R., M. Egg & R. Lehnert, Das Hallstattzeitliche Fürstengrab im Hügel 3 von Kappel 

am Rhein in Baden (Mainz, 2005).
de Loos-Dietz, E.P., « Le monosandalos dans l’Antiquité », Babesch. Bulletin Antieke Bes-

chaving 69 (1994), p. 175‑97.
de Pontfarcy, Y., « The historical background to the pilgrimage to Lough Derg », dans M. 

Haren and Y. de Pontfarcy (dir.), The medieval pilgrimage to St Patrick’s Purgatory 
Lough Derg and the European tradition (Enniskillen, 1998), p. 7‑34.

	 – « The sovereignty of Paeonia », dans M. Richter & J-M. Picard (dir.), Ogma. Essays in 
Celtic studies in honour of Próinséas Ní Chatháin (Dublin, 2002), p. 145‑50.

de Vries, J., La religion des Celtes (Paris, 1963).
Dillon, M., « The archaism of Irish tradition. The Sir John Rhys memorial lecture », Pro-

ceedings of the British Academy 33 (1947), p. 245‑64.
	 – « The Hindu Act of Truth in Celtic tradition », Modern Philology 44 (1947), p. 137‑40.
	 – Lebor na Cert. The Book of Rights (London, 1962).
	 – Celts and Aryans. Survivals of Indo-European speech and society (Simla, 1975).
Dixon-Kennedy, M., Encyclopedia of Russian and Slavic myth and legend (Santa Barbara, 

1998).
Doherty, C., « Kingship in early Ireland », dans E. Bhreathnach (dir.), The kingship and 

landscape of Tara (Dublin, 2005), p. 3‑31.
Dooley, A., Playing the hero : reading the Irish saga Táin Bó Cúailnge (Toronto, 2006).
	 – & H. Roe, Tales of the Elders of Ireland. A new translation of Acallam na Senórach 

(Oxford, 1999).
Dorson, R.M., « The eclipse of solar mythology », The Journal of American Folklore 68 

(1955), p. 393‑416.



190 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Dowden, K., European paganism. The realities of cult from antiquity to the late Middle Ages 
(London, 2000).

Dowling, G., « The liminal boundary : an analysis of the sacral potency of the ditch at 
Ráith na Ríg, Tara, Co. Meath », The Journal of Irish Archaeology 15 (2006), p. 15‑37.

	 – « The architecture of power : an exploration of the origins of closely spaced mul-
tivallate monuments in Ireland », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and 
kingship (Dublin, 2011), p. 213‑31.

Downes, J. & A. Ritchie (dir.), Sea change : Orkney and northern Europe in the later Iron 
Age AD 300‑800 (Balgavies, 2003).

Drescher, H., « Neue Untersuchungen am Sonnenwagen von Trundholm und über die 
Gusstechnik bronzezeitlichen Tierfiguren », Acta Archaeologica 33 (1962), p. 39‑62.

Driscoll, S.T., « Picts and prehistory : cultural resource management in early medieval 
Scotland », World Archaeology 30 (1998), p. 142‑58.

Duignan, M., « The Turoe Stone : its place in insular La Tène art », dans P-M. Duval & C. 
Hawkes (dir.), Celtic art in ancient Europe, five protohistoric centuries (London, 1976), 
p. 201‑17.

Dumézil, G., Horace et les Curiaces (Paris, 1942).
	 – « Le trio des Macha », Revue de l’histoire des religions 146 (1954), p. 5‑17.
	 – « Le puits de Nechtan », Celtica 6 (1963), p. 50‑61.
	 – Mythe et épopée, vol. 1 (Paris, 1968).
	 – Mythe et épopée, vol. 3 (Paris, 1973).
	 – The destiny of a king (Chicago, 1973) (traduction de Mythe et épopée, vol. 2, partie 3 

par A. Hiltebeitel).
Dumville, D.N., « Echtrae and immram : some problems of definition », Ériu 27 (1976), 

p. 73‑94.
Duncan, L., « Altram Tige Dá Medar », Ériu 11 (1932), p. 184‑225.
Duval, P-M., Les Celtes (Paris, 1977).
	 – Monnaies gauloises et mythes celtiques (Paris, 1987).
Echt, R., Das Fürstinnengrab von Reinheim. Studien zur Kulturgeschichte der Früh-La-Tène-

Zeit (Bonn, 1999).
Eggert, M.K.H., « Der Tote von Hochdorf : Bemerkungen zum Modus archäologischer 

Interpretation », Archäologisches Korrespondenzblatt 29 (1999), p. 211‑22 (traduction 
anglaise : M.K.H. Eggert, « The Hochdorf dead. Comments on the mode of archaeolog-
ical interpretation », dans R. Karl & D. Stifter (dir.), The Celtic world : critical concepts 
in historical studies, vol. 2, Celtic archaeology (London, 2007), p. 180‑196).

Eliade, M., The myth of the eternal return or, cosmos and history (Princeton, 1971).
Ellis, H.R., The road to Hel. A study of the conception of the dead in Old Norse literature 

(Cambridge, 1943).
Enright, M.J. Lady with a mead cup. Ritual, prophecy and lordship in the European 

warband from La Tène to the Viking Age (Dublin, 1996).
Eogan, G., « A composite late Bronze Age object from Roscommon, Ireland », dans W.H. 

Metz, B.L. van Beek & H. Steegstra (dir.), Patina. Essays presented to Jay Jordan Butler 
on the occasion of his 80th birthday (Groningen, 2001), p. 231‑40.

Eriksen, P., « The great mound of Newgrange. An Irish multi-period mound spanning 
from the megalithic tomb period to the early Bronze Age », Acta Archaeologica 79 
(2008), p. 250‑73.



191Bibliographie


Euskirchen, M., « Epona », Bericht der Römisch-Germanischen Kommission 74 (1993), 
p. 607‑838.

Fenwick, J. & C. Newman, « Geomagnetic survey on the Hill of Tara, Co. Meath, 1998‑9 », 
Discovery Programme Reports 6 (2002), p. 1‑17.

Ferguson, S., « Account of ogham inscriptions in the cave at Rathcroghan, County of 
Roscommon », Proceedings of the Royal Irish Academy 9 (1864), p. 160‑70.

Findly, E.B., « The ‘Child of the Waters’: a revaluation of Vedic Apam Napat », Numen 26 
(1979), p. 164‑84.

Fitzpatrick, A.P., « Night and day : the symbolism of astral signs on later Iron Age anthro-
pomorphic short swords », Proceedings of the Prehistoric Society 62 (1996), p. 373‑98.

FitzPatrick, E., Royal inauguration in Gaelic Ireland c. 1100‑1600. A cultural landscape 
study (Woodbridge, 2004).

–, E. Murphy, R. McHugh, C. Donnelly & C. Foley, « Evoking the white mare : the cult 
landscape of Sgiath Gabhra and its medieval perception in Gaelic Fir Mhanach », dans 
R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (Dublin, 2011), p. 163‑91.

Fontijn, D.R. Sacrificial landscapes. Cultural biographies of persons, objects and « natural » 
places in the Bronze Age of the southern Netherlands, c.2300‑600 BC (Leiden, 2002).

Ford, P.K., « The Well of Nechtan and ‘La Gloire Lumineuse’ », dans G.J. Larson (dir.), 
Myth in Indo-European antiquity (Berkeley, 1974), p. 67‑74.

	 – (dir.), The Mabinogi and other medieval Welsh tales. Edited with an introduction by 
Patrick K. Ford (Berkeley, 2008).

Frank, R., Old Norse court poetry. The Dróttkvætt stanza (Ithaca, 1978).
Freeman, A.M. (dir.), Annala Connacht. The annals of Connacht (A.D. 1224‑1544) (Dublin, 

1944).
Freeman, P., The philosopher and the druids. A journey among the ancient Celts (London, 

2006).
Fyfe, W.H. & D.S. Levene, Tacitus. The Histories (Oxford, 1997).
Garrow, D. & C. Gosden, Technologies of enchantment? Exploring Celtic art : 400 BC to AD 

100 (Oxford, 2012).
Geertz, C., Local knowledge. Further essays in interpretive anthropology (New York, 1983).
Gerloff, S., Atlantic cauldrons and buckets of the late Bronze and early Iron Ages in western 

Europe. Praehistorische Bronzefunde 2 : 18 (Stuttgart, 2010).
Giles, M., A forged glamour. Landscape, identity and material culture in the Iron Age 

(Oxford, 2012).
Gimbutas, M., Bronze Age cultures in central and eastern Europe (The Hague, 1965).
Gray, E.A., Cath Maige Tuired. The second battle of Mag Tuired (London, 1982).
Green, M., Symbol and image in Celtic religious art (London, 1989).
	 – The sun-gods of ancient Europe (London, 1991).
	 – Celtic goddesses. Warriors, virgins and mothers (London, 1995).
	 – « Images in opposition : polarity, ambivalence and liminality in cult representa-

tion », Antiquity 71 (1997), p. 898‑911.
	 – « Back to the future. Resonances of the past in myth and material culture », dans A. 

Gazin-Schwartz & C. Holtorf (dir.), Archaeology and folklore (London, 1999), p. 48‑66.
	 – « Pagan Celtic iconography and the concept of sacral kingship », Zeitschrift für 

celtische Philologie 52 (2000), p. 102‑17.



192 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

	 – « Cosmovision and metaphor : monsters and shamans in Gallo-British cult-expres-
sion », European Journal of Archaeology 4 (2001), p. 203‑32

	 – An archaeology of images. Iconology and cosmology in Iron Age and Roman Europe 
(London, 2004).

Gregory, A., Cuchulain of Muirthemne : the story of the men of the Red Branch of Ulster 
(London, 1902).

Gricourt, D. & D. Hollard, « Lugus et le cheval », Dialogues d’histoire ancienne 28 (2002), 
p. 121‑66.

Gricourt, J., « Epona - Rhiannon - Macha », Ogam 6 (1954), p. 25‑40, 75‑86, 137‑8, 165‑88.
Grinsell, L.V., Folklore of prehistoric sites in Britain (Newton Abbot, 1976).
Grogan, E., The Rath of the Synods, Tara, Co. Meath : excavations by Seán P. Ó Ríordáin 

(Dublin, 2008).
Guizot, F., L’histoire de France depuis les temps les plus reculés jusqu’en 1789 racontée à 

mes petits-enfants par M. Guizot, tome 1 (Paris, 1872).
Guyonvarc’h, C-J., « Nemos, Nemetos, Nemeton », Ogam 12 (1960), p. 185‑97.
	 – « Annexes étymologiques du commentaire. Nechtan (*Nept-ono-) ou ‘le fils de la 

sœur’ », Celticum 15. Supplément à Ogam-Tradition celtique 106 (1966), p. 377‑82.
Gwynn, E., The Metrical Dindshenchas Part 3 (Dublin, 1913).
	 – The Metrical Dindshenchas Part 4 (Dublin, 1924).
Gwynn, L., « De Síl Chonairi Móir », Ériu 6 (1912), p. 130‑43.
Hamel, A.G. van, Compert Con Culainn and other stories (Dublin, 1933).
Hamlin, A. & C. Lynn (dir.), Pieces of the past. Archaeological excavations by the Depart-

ment of the Environment for Northern Ireland 1970‑1986 (Belfast, 1988).
Hansen, L., Hochdorf VIII. Die Goldfunde und Trachtbeigaben des späthallstattzeitlichen 

Fürstengrabes von Eberdingen-Hochdorf (Kr. Ludwigsburg) (Stuttgart, 2010).
Harding, A.F., European societies in the Bronze Age (Cambridge, 2000).
Härke, H., « The nature of burial data », dans C.K. Jensen and K.H. Nielsen (dir.), Burial 

and society. The chronological and social analysis of archaeological burial data 
(Aarhus, 1997), p. 19‑27.

Harrison, J.E., Prolegomena to the study of Greek religion (Cambridge, 1903).
Harrison, R.J., Symbols and warriors. Images of the European Iron Age (Bristol, 2004).
Henderson, G. (dir.), Fled Bricrend : the feast of Bricriu (London, 1899).
Hensey, R., « The observance of light : a ritualistic perspective on ‘imperfectly’ aligned 

passage tombs », Time and Mind : the Journal of Archaeology, Consciousness and 
Culture 1 (2008), p. 319‑30.

Herbert, M., « Goddess and king : the sacred marriage in early Ireland », Cosmos 7 (1992), 
p. 264‑75.

	 – « Society and myth c.700‑1300 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day anthology 
of Irish writing, vol. 4 (Cork, 2002), p. 250‑72.

Herity, M. (dir.), Ordnance Survey letters Roscommon (Dublin, 2010).
Hermann, F-R., « Der Glauberg, Fürstensitz, Fürstengräber und Heiligtum », dans H. 

Baitinger & B. Pinsker (dir.), Das Rätsel der Kelten von Glauberg : Glaube, Mythos, 
Wirklichkeit (Stuttgart, 2002), p. 90‑111.

Hill, J.D., « How did British Middle and Late Pre-Roman Iron Age societies work (if they 
did)? », dans T. Moore & X-L. Armada (dir.), Atlantic Europe in the first millennium BC. 
Crossing the divide (Oxford, 2011), p. 242‑63.



193Bibliographie


Hily, G., Le dieu celtique Lugus (Rennes, 2012).
Hingley, R., « Ancestors and identity in the later prehistory of Atlantic Scotland : the 

reuse and reinvention of Neolithic monuments and material culture », World Archae-
ology 28 (1996), 231‑43.

Hofeneder, A., « Vestiges of sun worship among the Celts », Pandanus ‘10 4 : 2 (2010), 
p. 85‑107.

Howlett, D., Muirchú Moccu Macthéni’s « Vita Sancti Patricii » Life of Saint Patrick (Dublin, 
2006).

Hull, E., Cuchulain : the hound of Ulster (London, 1909).
	 – « Legends and traditions of the Cailleach Bheara or Old Woman (Hag) of Beare », 

Folklore 38 (1927), p. 225‑54.
Hull, V., « De Gabáil in t-Sída (concerning the seizure of the fairy mound) », Zeitschrift für 

celtische Philologie 19 (1933), p. 53‑8.
	 – « Early Irish Segais », Zeitschrift für celtische Philologie 29 (1962‑64), p. 321‑4.
Irwin, J., « ‘Aśokan’ pillars : a reassessment of the evidence - 4 : symbolism », The Burling-

ton Magazine 118 : 884 (1976), p. 734‑53.
Jackson, K.H., « The adventure of Laeghaire Mac Crimhthainn », Speculum 17 (1942), 

p. 377‑89.
	 – The international popular tale and early Welsh tradition (Cardiff, 1961).
	 – The oldest Irish tradition : a window on the Iron Age (Cambridge, 1964).
James, E.O., « The sacred kingship and the priesthood », dans La regalità sacra. The sacral 

kingship. Contributions to the central theme of the VIIIth International Congress for the 
History of Religions (Rome, April 1955) (Leiden, 1959), p. 63‑70.

James, S., The Atlantic Celts. Ancient people or modern invention? (London, 1999).
Jaski, B., Early Irish kingship and succession (Dublin, 2000).
Jendza, C., « Theseus the Ionian in Bacchylides 17 and Indo-Iranian Apām Napāt », The 

Journal of Indo-European Studies 41 (2013), p. 431‑57.
Jones, G., A history of the Vikings. Second edition (Oxford, 1984).
Jope, E.M., Early Celtic art in the British Isles (Oxford, 2000).
Joy, J., « Reflections on Celtic art : a re-examination of mirror decoration », dans D. 

Garrow, C. Gosden & J.D. Hill (dir.), Rethinking Celtic art (Oxford, 2008), p. 78‑99.
	 – Iron Age mirrors. A biographical approach. British Archaeological Reports British 

Series 518 (Oxford, 2010).
Kaul, F., Ships on bronzes. A study in Bronze Age religion and iconography (Copenhagen, 

1998).
	 – « Bronze Age tripartite cosmologies », Praehistorische Zeitschrift 80 (2006), p. 235‑46.
Kelly, F., A guide to early Irish law (Dublin, 1988).
	 – « The beliefs and mythology of the early Irish with special reference to the 

cosmos », dans C. Ruggles (dir.), Astronomy, cosmology and landscape (Bognor Regis, 
2001), p. 167‑72.

Kelly, P., « The Táin as literature », dans J.P. Mallory (dir.), Aspects of the Táin (Belfast, 
1992), p. 69‑102.

Killeen, J.F., « Fear an énais », Celtica 9 (1971), p. 202‑4.
Kimmig, W., Das Kleinaspergle. Studien zu einem Fürstengrabhügel der frühen Latènezeit 

bei Stuttgart (Stuttgart, 1988).



194 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Knüsel, C.J., « More Circe than Cassandra : the princess of Vix in ritualized social 
context », European Journal of Archaeology 5 (2002), p. 275‑308.

Koch, J.T., « A Welsh window on the Iron Age : Manawydan, Mandubracios », Cambridge 
Medieval Celtic Studies 14 (1987), p. 17‑52.

	 – « Further to Tongu do dia toinges mo thuath, etc. », Études celtiques 29 (1992), 
p. 249‑61.

	 – « Windows on the Iron Age : 1964‑1994 », dans J.P. Mallory & G. Stockman (dir.), 
Ulidia. Proceedings of the First International Conference on the Ulster Cycle of Tales 
(Belfast, 1994), p. 229‑42.

	 – (dir.), Celtic culture. A historical encyclopedia, vols 1‑5 (Santa Barbara, 2006).
	 – & J. Carey (dir.), The Celtic heroic age. Literary sources for ancient Celtic Europe and 

early Ireland and Wales (Malden, Mass, 1995).
Krausse, D., « Der ‘Keltenfürst’ von Hochdorf : Dorfältester oder Sakralkönig? Anspruch 

und Wirklichkeit der sog. kulturanthropologischen Hallstatt-Archäologie », Archäol-
ogisches Korrespondenzblatt 29 (1999), p. 339‑58 (traduction anglaise : D. Krausse, 
« The ‘Celtic Prince’ of Hochdorf : village-elder or sacred king? Pretence and reality 
of the so-called ‘cultural anthropological’ Hallstatt archaeology », dans R. Karl & 
D. Stifter (dir.), The Celtic world : critical concepts in historical studies, vol. 2, Celtic 
archaeology (London, 2007), p. 197‑229).

Kristiansen, K., « Rock art and religion. The sun journey in Indo-European mythology and 
Bronze Age rock art », dans A.C. Fredell, K. Kristiansen & F. Criado Boado (dir.), Rep-
resentations and communications. Creating an archaeological matrix of late prehistoric 
rock art (Oxford, 2010), p. 93‑115.

	 – & T.B. Larsson, The rise of Bronze Age society. Travels, transmissions and transforma-
tions (Cambridge, 2005).

Kruta, V., La cruche celte de Brno. Chef-d’œuvre de l’art. Miroir de l’Univers (Dijon, 2007).
Kvilhaug, M., The maiden with the mead : a goddess of initiation rituals in Old Norse 

mythology? (Saarbrücken, 2009).
Kyriakidis, E. (dir.), The archaeology of ritual (Los Angeles, 2007).
Lambert, P-Y., « Deux mots gaulois, Souxtu et Comedovis », Comptes-rendus des séances de 

l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres (2006), p. 1507‑1524.
Lambot, B. & P. Méniel, « Le centre communautaire et cultuel du village gaulois d’Acy-Ro-

mance dans son contexte régional », dans S. Verger (dir.), Rites et espaces en pays celte 
et méditerranéen : étude comparée à partir du sanctuaire d’Acy-Romance (Ardennes, 
France) (Rome, 2000), p. 7‑139.

La regalità sacra. The sacred kingship. Contributions to the central theme of the VIIIth 
International Congress for the history of religions (Rome, April 1955) (Leiden, 1959).

Le Roux, F. & C-J. Guyonvarc’h, Mórrígan-Bodb-Macha. La souveraineté guerrière de 
l’Irlande (Rennes, 1983).

Lincoln, B., « On the imagery of paradise », Indogermanische Forschungen 85 (1980), 
p. 151‑64.

	 – Priests, warriors and cattle. A study in the ecology of religions (Los Angeles, 1981).
	 – Theorizing myth. Narrative, ideology, and scholarship (Chicago, 1999).
Lindsey, A.W., « The Dunalis souterrain and ogham stone », Proceedings of the Belfast 

Natural History and Philosophical Society (1934‑5), p. 61‑70.
Linduff, K.M., « Epona : a Celt among the Romans », Latomus 38 (1979), 817‑37.



195Bibliographie


Lucas, A.T., « The sacred trees of Ireland », Journal of the Cork Historical and Archaeologi-
cal Society 68 (1963), p. 16‑54. 

Lynch, R., The Kirwans of Castlehacket, Co. Galway. History, folklore and mythology in an 
Irish horseracing family (Dublin, 2006).

Lynn, C.J., « Navan Fort : a draft summary of D.M. Waterman’s excavations », Emania 1 
(1986), p. 11‑19.

	 – « The Iron Age mound in Navan Fort : a physical realization of Celtic religious 
beliefs? », Emania 10 (1992), p. 32‑57.

	 – « House-urns in Ireland? », Ulster Journal of Archaeology 56 (1993), p. 70‑77.
	 – « Hostel, heroes and tales : further thoughts on the Navan Mound », Emania 12 

(1994), p. 5‑20.
	 – « That mound again : the Navan excavations revisited », Emania 15 (1996), p. 5‑9.
	 – Excavations at Navan Fort 1961‑71 by D.M. Waterman (Belfast, 1997).
	 – « Navan Fort site C excavations, June 1999, interim report », Emania 18 (2000), 

p. 5‑16.
	 – « Navan Fort site C excavations, May 2000, interim report no. 2 », Emania 19 (2002), 

p. 5‑18.
	 – Navan Fort. Archaeology and myth (Bray, 2003).
	 – « Suggested archaeological and architectural examples of tripartite structures », The 

Journal of Indo-European Studies 34 (2006), p. 111‑41.
	 – & D. Miller, « Crossing boundaries : literary and archaeological evidence for 

early Irish royal inauguration rites and sites », Studia Indo-Europaea 2 (2002‑2005), 
p. 161‑75.

Macalister, R.A.S., « Temair Breg : a study of the remains and traditions of Tara », Pro-
ceedings of the Royal Irish Academy 34C (1919), p. 231‑404.

	 – Corpus Inscriptionum Insularum Celticarum, vol. 1 (Dublin, 1945).
Mac Cana, P., Celtic mythology (London, 1970).
	 – « Conservation and innovation in early Irish literature », Études celtiques 13 (1973), 

p. 61‑118.
	 – « The topos of the single sandal in Irish tradition », Celtica 10 (1973), p. 160‑6.
	 – « Placenames and mythology in Irish tradition : places, pilgrimages and things », 

dans G.W. MacLennan (dir.), Proceedings of the First North American Congress of 
Celtic Studies (Ottawa, 1988), p. 319‑41.

	 – « The Irish analogues of Mélusine », dans P. Lysaght, S. Ó Catháin & D. Ó hÓgáin 
(dir.), Islanders and water-dwellers. Proceedings of the Celtic-Nordic-Baltic Symposium 
held at University College Dublin 16‑19 June 1996 (Dublin, 1999), p. 149‑64.

	 – The cult of the sacred centre. Essays on Celtic ideology (Dublin, 2011).
Mac Giolla Easpaig, D., « The significance and etymology of the placename Temair », dans 

E. Bhreathnach (dir.), The kingship and landscape of Tara (Dublin, 2005), p. 423‑49.
MacNeill, E., Phases of Irish history (Dublin, 1919).
Mallory, J.P., « The literary topography of Emain Macha », Emania 2 (1987), p. 12‑18.
	 – (dir.), Aspects of the Táin (Belfast, 1992),
	 – « The world of Cú Chulainn : the archaeology of Táin Bó Cúailnge », dans J.P. Mallory 

(dir.), Aspects of the Táin (Belfast, 1992), p. 103‑59.
	 – « Excavations of the Navan Ditch », Emania 18 (2000), p. 21‑35.



196 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

	 – & M.G.L. Baillie, « Tech ndaruch : the fall of the house of oak », Emania 5 (1988), 
p. 27‑33.

	 – & T.E. McNeill, The archaeology of Ulster from colonization to plantation (Belfast, 
1991).

–, D.M. Brown & M.G.L. Baillie, « Dating Navan Fort », Antiquity 73 (1999), p. 427‑31.
Marazov, I., The Rogozen treasure (Sofia, 1989).
	 – « Philomele’s tongue : reading the pictorial text of Thracian mythology », dans 

L. Bonfante (dir.), The barbarians of ancient Europe : realities and interactions 
(Cambridge, 2011), p. 132‑89.

Marstrander, C., « A new version of the Battle of Mag Rath », Ériu 5 (1911), p. 226‑47.
Martin, B.K., « ‘Truth’ and ‘Modesty’ : a reading of the Irish Noínden Ulad », Leeds Studies 

in English 20 (1989), p. 99‑117.
Mattingly, H., Tacitus. The Agricola and the Germania. Translated with an introduction by 

H. Mattingly, revised by S.A. Handford (London, 1970).
McCafferty, P. & M. Baillie, The Celtic gods. Comets in Irish mythology (Stroud, 2005).
McCone, K., « Werewolves, cyclopes, díberga, and fíanna : juvenile delinquency in early 

Ireland », Cambridge Medieval Celtic Studies 12 (1986), p. 1‑22.
	 – Pagan past and Christian present in early Irish literature (Maynooth, 1990).
	 – « The Celtic and Indo-European origins of the fían », dans S.J. Arbuthnot & G. 

Parsons (dir.), The Gaelic Finn tradition (Dublin, 2012), p. 14‑30.
McCormick, F., « The distribution of meat in a hierarchical society : the Irish evidence », 

dans P. Miracle & N. Milner (dir.), Consuming passions and patterns of consumption 
(Cambridge, 2002), p. 25‑31.

	 – « The horse in early Ireland », Anthropozoologica 42 (2007), p. 85‑104.
McKenna, C.A., « The theme of sovereignty in Pwyll », Bulletin of the Board of Celtic 

Studies 29 (1980), p. 35‑52 (Également publié dans C.W. Sullivan III (dir.), The 
Mabinogi. A book of essays (New York, 1996), p. 303‑30).

McTurk, R., Chaucer and the Norse and Celtic worlds (London, 2005).
Meduna, J. & I. Peskar, « Ein latènzeitlicher Fund mit Bronzebeschlägen von Brno- 

Maloměřice (Kr. Brno-Stadt) », Bericht der Römisch-Germanischen Kommission 73 
(1992), p. 181‑267.

Megaw, J.V.S., Art of the European Iron Age. A study of the elusive image (Bath, 1970).
	 – « Celtic foot(less) soldiers? An iconographic note », Gladius 23 (2003), p. 61‑70.
	 – & M.R Megaw, « Cheshire cats, Mickey Mice, the new Europe and ancient Celtic 

art », dans C. Scarre & F. Healy (dir.), Trade and exchange in prehistoric Europe. Pro-
ceedings of a conference held at the University of Bristol, April 1992 (Oxford, 1993), 
p. 219‑232.

Megaw, R. & V. Megaw, « Through a window on the European Iron Age darkly : fifty years 
of reading early Celtic art », World Archaeology 25 (1994), p. 287‑302.

Meid, W., Die Romanze von Froech und Findabair (Innsbruck, 1970).
Meller, H. (dir.), Der geschmiedete Himmel : Die weite Welt im Herzen Europas vor 

3600 Jahren (Stuttgart, 2004).
Méniel, P., Les sacrifices d’animaux chez les Gaulois (Paris, 1992).
Metzner-Nebelsick, C., « Wagen- und Prunkbestattungen von Frauen der Hallstatt- und 

frühen Latènezeit in Europa. Ein Beitrag zur Diskussion der sozialen Stellung der 
Frau in der älteren Eisenzeit », dans J.M. Bagley, C. Eggl, D. Neumann & M. Schefzik 



197Bibliographie


(dir.), Alpen, Kult und Eisenzeit. Festschrift für Amei Lang zum 65. Geburtstag (Rahden, 
2009), p. 237‑70.

Meyer, K., « The adventures of Nera », Revue celtique 10 (1889), p. 212‑228.
	 – « Baile in Scáil », Zeitschrift für celtische Philologie 3 (1901), p. 457‑66.
Milcent, P-Y., « Statut et fonctions d’un personnage féminin hors norme », dans C. Rolley 

(dir.), La tombe princière de Vix (Paris, 2003), p. 312‑27.
Miles, B., Heroic saga and Classical epic in medieval Ireland (Woodbridge, 2011).
Miles, D., S. Palmer, G. Lock, C. Gosden & A.M. Cromarty, Uffington White Horse and its 

landscape : investigations at White Horse Hill, Uffington, 1989‑95 and Tower Hill, 
Ashbury, 1993‑4 (Oxford, 2003).

Miller, D.A., « Georges Dumézil : theories, critiques and theoretical extensions », Religion 
30 (2000), p. 27‑40.

Moore, T. & X-L. Armada, « Crossing the divide : opening a dialogue on approaches to 
western European first millennium BC studies », dans T. Moore & X-L. Armada (dir.), 
Atlantic Europe in the first millennium BC. Crossing the divide (Oxford, 2011), p. 3‑77.

Morgan, M. Gwyn, « The three minor pretenders in Tacitus, ‘Histories’ II », Latomus 52 
(1993), p. 769‑96.

Moroney, A., « Winter sunsets at Dowth », Archaeology Ireland 13 : 4 (1999), p. 29‑31.
Morris, H., « Ancient graves in Sligo and Roscommon », Journal of the Royal Society of 

Antiquaries of Ireland 59 (1929), p. 99‑115.
	 – « Dun na mBarc and the Lady Ceasiar », Journal of the Royal Society of Antiquaries of 

Ireland 63 (1933), p. 69‑87.
Muhr, K., « The early place-names of County Armagh », Seanchas Ardmhacha. Journal of 

the Armagh Diocesan Historical Society 19 (2002), p. 1‑54.
	 – « Place-names and the understanding of monuments », dans R. Schot et al. (dir.), 

Landscapes of cult and kingship (Dublin, 2011), p. 232‑55.
Müller-Lisowski, K., « La légende de St Jean dans la tradition irlandaise et le druide Mog 

Ruith », Études celtiques 3 (1938), p. 46‑70.
	 – « Contributions to a study in Irish folklore : traditions about Donn », Béaloideas 18 

(1948), p. 142‑99.
Nagy, J.F., The wisdom of the outlaw. The boyhood deeds of Finn in Gaelic tradition 

(Berkeley, 1985).
Needham, S. & S. Bowman, « Flesh-hooks, technological complexity and the Atlantic 

Bronze Age feasting complex », European Journal of Archaeology 8 (2005), p. 93‑136.
Newman, C., Tara : an archaeological survey (Dublin, 1997).
	 – « Re-composing the archaeological landscape of Tara » dans E Bhreathnach (dir.), 

The kingship and landscape of Tara (Dublin, 2005), p. 361‑409.
	 – « Misinformation, disinformation and downright distortion : the battle to save Tara 

1999‑2005 », dans C. Newman & U. Strohmayer, Uninhabited Ireland. Tara, the M3 and 
public spaces in Galway (Galway, 2007), p. 61‑101.

	 – « Procession and symbolism at Tara : analysis of Tech Midhchúarta (the ‘Banqueting 
Hall’) in the context of the sacral campus », Oxford Journal of Archaeology 26 (2007), 
p. 415‑38.

	 – « The sacral landscape of Tara : a preliminary exploration », dans R. Schot et al. 
(dir.), Landscapes of cult and kingship (Dublin, 2011), p. 22‑43.



198 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

	 – « In the way of development : Tara, the M3 and the Celtic Tiger », dans R. Meade & F. 
Dukelow (dir.), Defining Events : power, resistance and identity in twenty-first-century 
Ireland (Manchester, 2015), p. 33‑50.

Ní Bhrolcháin, M., An introduction to early Irish literature (Dublin, 2009).
	 – « Death-tales of the early kings of Tara », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult 

and kingship (Dublin, 2011), p. 44‑65.
Ní Chatháin, P., « Traces of the cult of the horse in early Irish sources », The Journal of 

Indo-European Studies 19 (1991), p. 124‑31.
Ní Dhonnchadha, M., « On Gormfhlaith daughter of Flann Sinna and the lure of the 

sovereignty goddess », dans A.P. Smyth (dir.), Seanchas. Studies in early and medieval 
Irish archaeology, history and literature in honour of Francis J. Byrne (Dublin, 2000), 
p. 225‑37.

	 – « Gormlaith and her sisters c.750‑1800 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day 
anthology of Irish writing, vol. 4 (Cork, 2002), p. 166‑272.

	 – « Courts and coteries 1, 900‑1600 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day 
anthology of Irish writing, vol. 4 (Cork, 2002), p. 293‑303.

Noble, G. & K. Brophy, « Ritual and remembrance at a prehistoric ceremonial complex in 
central Scotland : excavations at Forteviot, Perth and Kinross », Antiquity 85 (2011), 
p. 787‑804.

Nordberg, A., « The grave as a doorway to the Other World », Temenos. Nordic Journal of 
Comparative Religion 45 (2009), p. 35‑63.

Oaks, L.S., « The goddess Epona : concepts of sovereignty in a changing landscape », dans 
M. Henig & A. King (dir.), Pagan gods and shrines of the Roman empire (Oxford, 1986), 
p. 77‑83.

Ó Broin, T., « ‘Craebruad’ : a spurious tradition », Éigse 15 (1974), p. 103‑113.
	 – « Lia Fáil : fact and fiction in the tradition », Celtica 21 (1990), p. 393‑401.
Ó Buachalla, B., « Irish Jacobite poetry », The Irish Review 12 (1992), p. 40‑49.
Ó Cathasaigh, T., The heroic biography of Cormac Mac Airt (Dublin, 1977).
	 – « The semantics of ‘Síd’ », Éigse 17 (1979), p. 137‑155.
	 – « Pagan survivals : the evidence of early Irish narrative », dans P. Ní Chatháin & M. 

Richter (dir.), Irland und Europa. Ireland and Europe. Die Kirche im Frühmittelalter. 
The early church (Stuttgart, 1984), p. 291‑307.

	 – « The eponym of Cnogba », Éigse 23 (1989), 27‑38.
	 – « Gat and Díberg in Togail Bruidne Da Derga », dans A. Ahlqvist et al. (dir.), Celtica 

Helsingiensia. Proceedings from a Symposium on Celtic Studies (Helsinki, 1996), 
p. 203‑13.

Ó Corráin, D., « Creating the past. The early Irish genealogical tradition », Peritia 12 
(1998), p. 530‑60.

	 – « Historical need and literary narrative », dans D. Ellis Evans, J.G. Griffith & E.M. 
Jope (dir.), Proceedings of the Seventh International Congress of Celtic Studies held at 
Oxford, from 10th to 15th July, 1983 (Oxford, 1986), p. 141‑58.

	 – « Early medieval law, c.700‑1200 », dans A. Bourke et al. (dir.), The Field Day 
anthology of Irish writing, vol. 4 (Cork, 2002), 6‑44.

Ó Cróinín, D. (dir.), A new history of Ireland, prehistoric and early Ireland, vol. 1 (Oxford, 
2005).

O Daly, M., Cath Maige Mucrama. The battle of Mag Mucrama (Dublin, 1975).



199Bibliographie


Ó Duinn, S., Forbhais Droma Dámhgháire. The siege of Knocklong (Cork, 1992).
Ó Floinn, R., « Notes on some Iron Age finds from Ireland », dans G. Cooney et al. (dir.), 

Relics of old decency : archaeological studies in later prehistory. Festschrift for Barry 
Raftery (Dublin, 2009), p. 199‑210.

Ó hÓgáin, D., Fionn mac Cumhaill. Images of the Gaelic hero (Dublin, 1988).
Ó hUiginn, R., « The background and development of Táin Bó Cúailnge », dans J.P. Mallory 

(dir.), Aspects of the Táin (Belfast, 1992), p. 29‑67.
	 – « Fergus, Russ and Rudraige : a brief biography of Fergus Mac Róich », Emania 11 

(1993), p. 31‑40.
	 – & B. Ó Catháin (dir.), Ulidia 2. Proceedings of the Second International Conference 

on the Ulster Cycle of Tales, National University of Ireland Maynooth 24‑27 June 2005 
(Maynooth, 2009).

Ó Máille, T., « Medb Chruachna », Zeitschrift für celtische Philologie 17 (1928), p. 129‑46.
Ó Mainnín, M.B., « ‘Co mBeith a Ainm Asa’ : the eponymous Macha in the place-names 

Mag Macha, Emain Macha and Óenach Macha », dans R. Ó hUiginn & B. Ó Catháin 
(dir.), Ulidia 2 (Maynooth, 2009), p. 195‑207.

Ó Riain, P., « Early Irish literature », dans G. Price (dir.), The Celtic connection (Gerrards 
Cross, 1992), p. 65‑80.

O’Brien, S., « Dioscuric elements in Celtic and Germanic mythology », Journal of Indo-Eu-
ropean Studies 10 (1982), p. 117‑36.

O’Brien, W., Sacred ground. Megalithic tombs in coastal south-west Ireland (Galway, 1999).
O’Connell, A., Harvesting the stars. A pagan temple at Lismullin, Co. Meath (Dublin, 2013).
O’Curry, E., Lectures on the manuscript materials of ancient Irish history (Dublin, 1861).
O’Flaherty, W. Doniger, Textual sources for the study of Hinduism (Chicago, 1990).
O’Kelly, M.J., Newgrange. Archaeology, art and legend (London, 1982).
	 – & C. O’Kelly, « The tumulus of Dowth, County Meath », Proceedings of the Royal Irish 

Academy 83C (1983), p. 135‑90.
O’Leary, A.M., « Mog Ruith and apocalypticism in eleventh-century Ireland », dans J.F. 

Nagy (dir.), The individual in Celtic literatures. CSANA Yearbook 1 (Dublin, 2001), 
p. 51‑60.

O’Meara, J.J., The first version of the Topography of Ireland by Giraldus Cambrensis 
(Dundalk, 1951).

O’Rahilly, C., Táin Bó Cúalnge from the Book of Leinster (Dublin, 1967).
	 – Táin Bó Cúailnge Recension 1 (Dublin, 1976).
O’Rahilly, T.F., Early Irish history and mythology (Dublin, 1946).
	 – « On the origin of the names Erainn and Ériu », Ériu 14 (1946), p. 7‑28.
Olivier, L. « The Hochdorf ‘princely grave’ and the question of the nature of archaeolog-

ical funerary assemblages », dans T. Murray (dir.), Time and archaeology (London, 
1999), p. 109‑38.

Olmsted, G.S., « The Gundestrup version of Táin Bó Cuailnge », Antiquity 50 (1976), 
p. 95‑103.

	 – The Gundestrup cauldron. Its archaeological context, the style and iconography 
of its portrayed motifs, and their narration of a Gaulish version of Táin Bó Cúailnge 
(Brussels, 1979).

	 – The Gods of the Celts and the Indo-Europeans (Budapest, 1994).
O’Sullivan, M., C. Scarre & M. Doyle (dir.), Tara from the past to the future (Dublin, 2013).



200 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Parfitt, K., « The Deal man », Current Archaeology 101 (1986), p. 166‑8.
	 – Iron Age burials from Mill Hill, Deal (London, 1995).
	 – & M. Green, « A chalk figurine from Upper Deal, Kent », Britannia 18 (1987), p. 295‑8.
Parker Pearson, M., Bronze Age Britain (London, 1993).
	 – « Food, sex and death : cosmologies in the British Iron Age with particular reference 

to east Yorkshire », Cambridge Archaeological Journal 9 (1999), p. 43‑69.
Patay, P., Die Bronzegefässe in Ungarn. Praehistorische Bronzefunde 2 : 10 (Munich, 1990).
Payne, A., M. Corney & B. Cunliffe, The Wessex Hillforts project. Extensive survey of hillfort 

interiors in central southern England (London, 2006).
Peacock, M. (dir.), The early history of Rome. Books I-V of the Ab Urbe Condita (New York, 

2005).
Pertlwieser, M., « Frühhallstattzeitliche Wagenbestattungen in Mitterkirchen », dans 

M. Pertlwieser (dir.), Prunkwagen und Hügelgrab. Kultur der frühen Eisenzeit von 
Hallstatt bis Mitterkirchen (Linz, 1987), p. 55‑65.

Piggott, S., Ancient Europe from the beginnings of agriculture to Classical antiquity 
(Edinburgh, 1965).

Pinault, G-J., « Gaulois Epomeduos, le maître des chevaux », dans P-Y. Lambert & G-J. 
Pinault (dir.), Gaulois et celtique continental (Geneva, 2007), p. 291‑307.

Power, M., « Cnucha cnoc os cionn Life », Zeitschrift für celtische Philologie 11 (1917), 
p. 39‑55.

Pralon, D., « La légende de la fondation de Marseille », Études Massaliètes 3 (1992), 
p. 51‑6.

Prendergast, F. & T. Ray, « Ancient astronomical alignments : fact or fiction? », 
Archaeology Ireland 16 : 2 (2002), p. 32‑5.

Prüssing, G., Die Bronzegefässe in Österreich. Praehistorische Bronzefunde 2 : 5 (Stuttgart, 
1991).

Puhvel, J., « Aspects of equine functionality », dans J. Puhvel (dir.), Myth and law among 
the Indo-Europeans. Studies in Indo-European comparative mythology (Berkeley, 1970), 
p. 159‑172.

	 – Comparative mythology (Baltimore, 1987).
Py, M., La sculpture gauloise méridionale (Paris, 2011).
Raftery, B., A catalogue of Irish Iron Age antiquities (Marburg, 1983).
	 – Pagan Celtic Ireland. The enigma of the Irish Iron Age (London, 1994).
	 – « Iron Age Ireland », dans D. Ó Cróinín (dir.), A new history of Ireland, prehistoric 

and early Ireland, vol. 1 (Oxford, 2005), 134‑81.
Randsborg, K., « Opening the oak-coffins. New dates - new perspectives », Acta Archaeo-

logica 77 (2006), p. 1‑162.
Rapin, A., « Une épée celtique damasquinée d’or du Ve s. av. J.-C. au Musée des Antiquités 

Nationales », Antiquités Nationales 34 (2002), p. 155‑71.
Rees, A.D., « Modern evaluations of Celtic narrative tradition », dans Proceedings of the 

Second International Congress of Celtic Studies held in Cardiff 6‑13 July, 1963 (Cardiff, 
1966), p. 31‑61.

	 – & B. Rees, Celtic heritage. Ancient tradition in Ireland and Wales (London, 1961).
Reinach, S., Bronzes figurés de la Gaule romaine (Paris, 1894).
	 – Catalogue illustré du Musée des antiquités nationales au Château de Saint-Germain-

en-Laye, vol. 2 (Paris, 1921)



201Bibliographie


Renfrew, C., Prehistory. The making of the human mind (London, 2007).
Ridgeway, W., « The date of the first shaping of the Cuchulainn saga », Proceedings of the 

British Academy 2 (1906), p. 135‑68.
Ritchie, A., Prehistoric Orkney (London, 1995).
	 – « Paganism among the Picts and the conversion of Orkney », dans J. Downes & A. 

Ritchie (dir.), Sea change (Balgavies, 2003), p. 3‑10.
Roche, H., « Excavations at Ráith na Ríg, Tara, Co. Meath, 1997 », Discovery Programme 

Reports 6 (2002), p. 19‑82.
Rolley, C. (dir.), La tombe princière de Vix (Paris, 2003).
Roosevelt, T., « The ancient Irish sagas », The Century Magazine 73 (1907), p. 327‑36.
Ross, A., « Chain symbolism in pagan Celtic religion », Speculum 34 (1959), p. 39‑59.
	 – Pagan Celtic Britain. Studies in iconography and tradition (London, 1967).
Roymans, N., « The cultural biography of urnfields and the long-term history of a 

mythical landscape », Archaeological Dialogues 1 (1995), p. 2‑24.
Sartori, P., « Der Schuh im Volksglauben », Zeitschrift des Vereins für Volkskunde 4 (1894), 

p. 41‑54, 148‑80, 282‑305, 412‑47.
Savory, H.N., Guide catalogue of the early Iron Age collection (Cardiff, 1976).
Scheers, S., « Celtic coin types in Britain and their Mediterranean origins », dans M. Mays 

(dir.), Celtic coinage : Britain and Beyond. The eleventh Oxford Symposium on coinage 
and monetary history, British Archaeological Reports 222 (Oxford, 1992), p. 33‑46.

Schjødt, J.P. « Ibn Fadlan’s account of a Rus funeral : to what degree does it reflect Nordic 
myths? », dans P. Hermann, J.P. Schjødt & R.T. Kristensen (dir.), Reflections on Old 
Norse myths (Turnhout, 2007), p. 133‑48.

	 – « Ideology of the ruler in pre-Christian Scandinavia : mythic and ritual relations », 
Viking and Medieval Scandinavia 6 (2010), p. 161‑94

Schot, R., C. Newman & E. Bhreathnach (dir.), Landscapes of cult and kingship (Dublin, 
2011)

Scott, A.B. & F.X. Martin, Expugnatio Hibernica. The Conquest of Ireland by Giraldus Cam-
brensis (Dublin, 1978).

Scott, B.G., Early Irish ironworking (Belfast, 1990).
Scubla, L., « Sacred king, sacrificial victim, surrogate victim or Frazer, Hocart, Girard », 

dans D. Quigley (dir.), The character of kingship (Oxford, 2005), p. 39‑62.
Sheehan, S., « Fer Diad De-flowered : homoerotics and masculinity in Comrac Fir Diad », 

dans R. Ó hUiginn & B. Ó Catháin (dir.), Ulidia 2 (Maynooth, 2009), p. 54‑65.
Sheridan, A., « Contextualising Kilmartin : building a narrative for developments in 

western Scotland and beyond, from the early Neolithic to the late Bronze Age », dans 
A.M. Jones, J. Pollard, M.J. Allen & J. Gardiner (dir.), Image, memory and monumen
tality; archaeological engagements with the material world (Oxford, 2012), p. 163‑183.

Sims-Williams, P., « Celtomania and Celtoscepticism », Cambrian Medieval Celtic Studies 
36 (1998), p. 1‑35.

Singor, H.W. « Nine against Troy. On epic ΦΑΛΑΓΓΕΣ, ΠΡΟΜΑXΟΙ, and an old structure in 
the story of the ‘Iliad’ », Mnemosyne 44 (1991), p. 17‑62.

Sjöblom, T., Early Irish taboos. A study in cognitive history (Helsinki, 2000).
Sjoestedt, M-L., « Forbuis Droma Damhghaire », Revue celtique 43 (1926), p. 1‑123.
	 – Gods and heroes of the Celts, translated by Myles Dillon (London, 1949).



202 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Slavin, B., « Supernatural arts, the landscape and kingship in early Irish texts », dans R. 
Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and kingship (Dublin, 2011), p. 66‑86.

Sprockhoff, E., « Central European Urnfield Culture and Celtic La Tène : an outline », 
Proceedings of the Prehistoric Society 21 (1955), p. 257‑281.

Stead, I.M., « The metalwork », dans K. Parfitt, Iron Age burials from Mill Hill, Deal 
(London, 1995), p. 59‑111.

	 – & K. Hughes, Early Celtic designs (London, 1997).
Sterckx, C., Mythes et dieux celtes. Essais et études (Paris, 2010).
Stokes, Wh., « Cóir Anmann (Fitness of Names) », dans Wh. Stokes & E. Windisch (dir.), 

Irische Texte mit Übersetzungen und Wörterbuch 3 : 2 (Leipzig, 1891), p. 285‑444.
	 – « The Edinburgh Dinnshenchas », Folklore 4 (1893), p. 471‑96.
	 – « The Voyage of the Huí Corra », Revue celtique 14 (1893), p. 22‑69.
	 – « The Prose Tales of the Rennes Dindsenchas », Revue celtique 15 (1894), p. 272‑336.
	 – « The Prose Tales of the Rennes Dindsenchas », Revue celtique 16 (1895), p. 31‑83.
	 – « The Annals of Tigernach. Fourth fragment », Revue celtique 17 (1896), p. 337‑420.
	 – « Echtra mac Echach Muigmedóin », Revue celtique 24 (1903), p. 190‑203.
	 – « The Evernew Tongue », Ériu 2 (1905), p. 96‑162.
Stout, G., Newgrange and the Bend of the Boyne (Cork, 2002).
Stutley, M., « The aśvamedha or Indian horse sacrifice », Folklore 80 (1969), p. 253‑61.
Sundqvist, O., « ‘Religious ruler ideology’ in pre-Christian Scandinavia », dans C. 

Raudvere & J.P. Schjødt (dir.), More than mythology. Narratives, ritual practices and 
regional distribution in pre-Christian Scandinavian religions (Lund, 2012), p. 225‑61.

Sveinsson, E. Ól., « Celtic elements in Icelandic tradition », Béaloideas 25 (1957), p. 3‑24.
Swift, C., « The gods of Newgrange in Irish literature and Romano-Celtic tradition », dans 

G. Burenhult & S. Westergaard (dir.), Stones and bones. Formal disposal of the dead in 
Atlantic Europe during the Mesolithic-Neolithic interface 6000‑3000 BC. British Archae-
ological Reports International Series 1201, (Oxford, 2003), p. 53‑63.

	 – « Commentary : the Knowth oghams in context », dans F.J. Byrne, W. Jenkins, G. 
Kenny & C. Swift, Excavations at Knowth 4. Historical Knowth and its hinterland 
(Dublin, 2008), p. 120‑32.

Thomas, J., « The identity of place in Neolithic Britain : examples from south-west 
Scotland », dans A. Ritchie (dir.), Neolithic Orkney in its European context (Cambridge, 
2000), p. 79‑87.

	 – Archaeology and modernity (London, 2004).
Toner, G., « Emain Macha in the literature », Emania 4 (1988), p. 32‑5.
	 – « Macha and the invention of myth », Ériu 60 (2010), p. 81‑109.
Treherne, P., « The warrior’s beauty : the masculine body and self-identity in Bronze-Age 

Europe », Journal of European Archaeology 3 (1995), p. 105‑44.
Tymoczko, M., « The semantic fields of early Irish terms for black birds », dans A.T.E. 

Matonis & D.F. Melia (dir.), Celtic language, Celtic culture. A Festschrift for Eric P. 
Hamp (Van Nuys, 151‑71).

Uckelmann, M., Die Schilde der Bronzezeit in Nord-, West- und Zentraleuropa. Praehistor-
ische Bronzefunde 3 : 4 (Stuttgart, 2013).

Ucko, P.J., « Ethnography and archaeological interpretation of funerary remains », World 
Archaeology 1 (1969), p. 262‑80.



203Bibliographie


Ustinova, Y., Caves and the ancient Greek mind. Descending underground in the search for 
ultimate truth (Oxford, 2009).

Veit, U., « Des Fürsten neue Schuhe - Überlegungen zum Befund von Hochdorf », 
Germania 66 (1988), p. 162‑9.

	 – « König und Hohepriester? Zur These der sakralen Gründung der Herrschaft in 
der Hallstattzeit », Archäologisches Korrespondenzblatt 30 (2000), p. 549‑68 (traduc-
tion anglaise : U. Veit, « King and High Priest? On the theory of a sacral foundation 
of Hallstatt leadership », dans R. Karl & D. Stifter (dir.), The Celtic world : critical 
concepts in historical studies, vol. 2, Celtic archaeology (London, 2007), p. 230‑60).

Vendryes, J., Airne Fíngein (Dublin, 1953).
Verger, S., « L’utilisation du répertoire figuratif dans l’art celtique ancien », Histoire de 

l’Art 16 (1991), p. 3‑17.
	 – « Qui était la Dame de Vix? Propositions pour une interprétation historique », dans 

M. Cébeillac-Gervasoni & L. Lamoine (dir.), Les élites et leurs facettes : les élites locales 
dans le monde hellénistique et romain (Rome, 2003), p. 583‑625.

	 – « La grande tombe de Hochdorf, mise en scène funéraire d’un cursus honorum 
tribal hors pair », Siris. Studi e ricerche della Scuola di specializzazione in archeologia 
di Matera 7 (2006), p. 5‑44.

	 – « La Dame de Vix : une défunte à personnalité multiple », dans J. Guilaine (dir.), 
Sépultures et sociétés : du Néolithique à l’histoire (Paris, 2009), p. 285‑309.

	 – « Archéologie du couchant d’été », dans J-P. Le Bihan & J-P. Guillaumet (dir.), Routes 
du monde et passages obligés de la Protohistoire au haut Moyen Âge (Quimper, 2010), 
p. 293‑337.

	 – « Partager la viande, distribuer l’hydromel. Consommation collective et pratique du 
pouvoir dans la tombe de Hochdorf », dans S. Krausz, A. Colin, K. Gruel, I. Ralston & T. 
Dechezleprêtre (dir.), L’âge du fer en Europe. Mélanges offerts à Olivier Buchsenschutz 
(Bordeaux, 2013), p. 495‑504.

Waddell, J., « Irish Bronze Age cists : a survey », Journal of the Royal Society of Antiquaries 
of Ireland 100 (1970), p. 91‑139.

	 – The prehistoric archaeology of Ireland, Second edition (Bray, 2000).
	 – « The elusive image », dans G. Cooney et al. (dir.), Relics of old decency : archaeologi-

cal studies in later prehistory. Festschrift for Barry Raftery (Dublin, 2009), p. 341‑9.
	 – The prehistoric archaeology of Ireland, Third edition (Dublin, 2010).
	 – « Continuity, cult and contest », dans R. Schot et al. (dir.), Landscapes of cult and 

kingship (Dublin, 2011), p. 192‑212.
	 – « The Tal-y-llyn plaques and the nocturnal voyage of the sun », dans W.J. Britnell 

& R.J. Silvester (dir.), Reflections on the past. Essays in honour of Frances Lynch 
(Welshpool, 2012), p. 337‑50.

	 – « The Cave of Crúachain and the Otherworld », dans J. Borsje, A. Dooley, S. Mac 
Mathúna & G. Toner (dir.), Celtic cosmology : perspectives from Ireland and Scotland 
(Toronto, 2014), p. 77‑92.

–, J. Fenwick & K. Barton, Rathcroghan, Co. Roscommon. Archaeological and geophysical 
survey in a ritual landscape (Dublin, 2009).

Wagner, H., Studies in the origins of the Celts and of early Celtic civilization (Belfast, 1971). 
Également publié dans Zeitschrift für celtische Philologie 31 (1970), p. 1‑58.

	 – « Studies in the origins of early Celtic traditions », Ériu 26 (1975), p. 1‑26.



204 L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

	 – « Origins of pagan Irish religion », Zeitschrift für celtische Philologie 38 (1981), 
p. 1‑28.

Warmenbol, E., « Miroirs et mantique à l’âge du Bronze », dans C. Burgess, P. Topping & F. 
Lynch (dir.), Beyond Stonehenge. Essays on the Bronze Age in honour of Colin Burgess 
(Oxford, 2007), p. 377‑96.

Warner, R.B., « The fort of Sessiamagaroll, Co. Tyrone - an airthir royal site », Dúiche Néill, 
Journal of the O Neill Country Historical Society 14 (1983), p. 9‑23.

	 – « The Drumconwell ogham and its implications », Emania 8 (1991), p. 43‑50.
	 – « Emania varia 1 », Emania 12 (1994), p. 66‑72.
	 – « Keeping out the Otherworld : the internal ditch at Navan and other Iron Age 

‘hengiform’ enclosures », Emania 18 (2000), p. 39‑44.
	 – « The Tamlaght hoard and the Creeveroe axe », Emania 20 (2006), p. 20‑8.
Watkins, C., « Is tre fír flathemon : marginalia to Audacht Morainn », Ériu 30 (1979), 

p. 181‑98
	 – « Language, culture, or history? », dans C.S. Masek, R.A. Hendrick & M.F. Miller 

(dir.), Papers from the parasession on language and behavior. Chicago Linguistic 
Society (Chicago, 1981), 238‑48 (réimprimé dans L. Oliver (dir.), Calvert Watkins. 
Selected writings, volume 2 (Innsbruck, 1994), p. 663‑73).

	 – How to kill a dragon. Aspects of Indo-European poetics (Oxford, 1995).
Webster, J., « At the end of the world : Druidic and other revitalization movements in 

post-conquest Gaul and Britain », Britannia 30 (1999), p. 1‑20.
West, M.L., Indo-European poetry and myth (Oxford, 2007).
Whitehouse, H., « Rites of terror : emotion, metaphor and memory in Melanesian initia-

tion cults », The Journal of the Royal Anthropological Institute 2 (1996), p. 703‑15.
Wiley, D.M., « The politics of myth in Airne Fíngein », dans J.F. Eska (dir.), Narrative in 

Celtic tradition. Essays in honor of Edgar M. Slotkin. CSANA Yearbook 8‑9 (New York, 
2011), p. 276‑87.

Windisch, E., Compert Conculainn. Irische Texte mit Übersetzungen und Wörterbuch 2 : 2 
(Leipzig, 1880).

Wirth, S., « Vogel-Sonnen-Barke », dans H. Beck, D. Geuenich & H. Steuer (dir.), Reallex-
ikon der Germanischen Altertumskunde 32 (Berlin, 2006), p. 552‑63.

	 – « Le mystère de la barque solaire : quelques considérations à propos des décors sur 
les situles de type Hajdúböszörmény et sur une situle inédite du bronze final », dans 
L. Baray (dir.), Artisanats, sociétés et civilisations : hommage à Jean-Paul Thevenot, 
Revue Archéologique de l’Est Supplément 24 (Dijon, 2006), p. 331‑45.

Yates, D. & R. Bradley, « Still water, hidden depths : the deposition of Bronze Age 
metalwork in the English Fenland », Antiquity 84 (2010), p. 405‑15.

Zaroff, R., « Aśvamedha - A Vedic horse sacrifice », Studia Mythologica Slavica 8 (2005), 
p. 75‑86.

Ziegler, S., Die Sprache der altirischen Ogam-Inschriften (Göttingen, 1994).
Zimmer, H., The art of Indian Asia: its mythology and transformations (New York, 1955).
Zimmer, S., « Indo-Celtic connections : ethic, magic and linguistic », The Journal of In-

do-European Studies 29 (2001), p. 379‑405.





9 789464 260595

ISBN 978-94-6426-059-5

ISBN: 978-94-6426-059-5

Cet ouvrage est la traduction d’Archaeology and Celtic Myth, 
livre paru à Dublin en 2014. La littérature médiévale irlandaise 
constitue de loin le plus vaste corpus de textes rédigés en 
langue vernaculaire dont dispose l’Europe occidentale. Bien 
que composée entre le VIIe et le XIIe siècle de notre ère, cette 
littérature véhicule des éléments provenant de la mythologie 
celtique préchrétienne. Elle permet ainsi d’entrevoir certaines 
traditions et croyances fort anciennes qui avaient cours dans 
l’Europe préhistorique. 

Les références mythologiques présentes dans ces textes, 
juxtaposées aux traces matérielles subsistant dans divers sites 
archéologiques majeurs, tels que Navan (comté d’Armagh), Tara 
(comté de Meath) et Newgrange dans la vallée de la Boyne, met 
en lumière certains thèmes et figures privilégiés. Parmi les plus 
significatifs sont le caractère sacré de la royauté, la notion de 
la souveraineté octroyée par une déesse, la thématique de la 
cosmologie solaire, et des tentatives pour rendre compte d’un 
Autre Monde. 

L’importance de ces concepts est soulignée par leur survie 
textuelle. Leur analyse offre la possibilité d’approcher de plus 
près l’organisation et la pensée d’un monde prélittéraire. On peut 
considérer, par exemple, que l’institution de la royauté sacrée 
devrait être prise en compte dans tout débat sur la nature des 
différentes structures socio-politiques de l’Europe d’alors, tandis 
que symbolisme solaire, rituels équins, rites de boisson, et divers 
autres indices nous révèlent la préoccupation de nos ancêtres 
concernant l’Autre Monde, avec leur désir de comprendre la mort 
et de concevoir une vie au-delà.

L’ARCHÉOLOGIE ET  
LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

John Waddell

Waddell
L’ARCHÉOLOGIE ET LA MYTHOLOGIE CELTIQUE

Traduit de l’anglais par Marie Le Men

L’ARCHÉOLOGIE ET  
LA MYTHOLOGIE CELTIQUE


	Remerciements
	Illustrations
	PRÉFACE
	Se confronter aux mythes anciens
	1
	Le corpus littéraire
	Le monde celtique
	Les thèmes mythiques

	La résidence de l’Autre Monde sur la rivière Boyne
	Les actes de création
	La transmission de la tradition
	La dimension mythique
	L’image fuyante
	Oppositions binaires et oiseaux d’un Autre Monde
	Les voyages du soleil
	À la recherche de l’Autre Monde
	Les fruits de l’été
	Offrandes à l’Autre Monde
	Rites de terreur
	La porte de l’Autre Monde
	La déesse du cheval
	Hiérogamie et rituels équins
	La reproduction du cercle sacré
	Le tertre de Navan
	Macha - Rhiannon - Épona
	La déesse de la souveraineté
	Terre et souveraineté
	La dame de Vix
	L’Échansonne
	La royauté sacrée
	Preuves funéraires
	Monuments royaux
	Caractère et rituels de la royauté sacrée
	La royauté médiévale
	Épilogue
	Bibliographie
	Lege pagina

